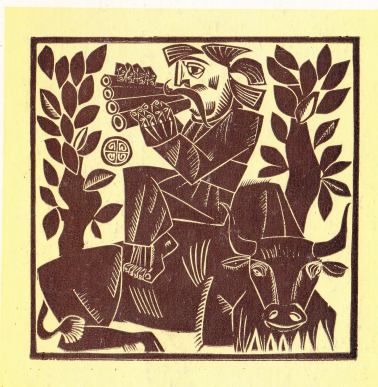
# В.Ф. Давидюк

# УКРАЇНСЬКА МІФОЛОГІЧНА ЛЕГЕНДА



Рецензент: канд. філол. наук  $\pi$ .  $\Phi$ . Дунаєвська (Київ. ун-т)

Редактор Т. О. Головіна

## Давидюк В. Ф.

Українська міфологічна легенда. — Львів: Світ, Д13 92.— 176 c. ISBN 5-7773-0019-7 1992.-

ISBN 5-7773-0019-7

Це перше у вітчивняній фольклористиці комплексне дослідження сюжетних міфологічних оповідань. На основі опрацювання великої кількості фольклорних, етнографічних, археологічних та інших джерел вивчаються походження та еволюдія міфологічних оповідань, становлення окремих композиційних прийомів у складі сюжетів з міфологічними образами. В яких персонажах персоніфікувався первісний страх людини перед непізнаними силами природи? Як виникли близькі до казкових зооморфіі образи типу вужа-перевертня, вовкулаки? Яка природа так званих «заставних сил», що грунтуються переважно на уявленнях про духів померлих? На ці та інші питання читач знайде відповідь у запропонованій книзі. Для науковців, викладачів, студентів, філологів та історичістю.

чістю

д 4604000000-039 39-92 225-92

ББК 82.3 (4 Ук)

ISBN 5-7773-0019-7

© Давидюк В. Ф., 1992

Усе відчутнішим стає інтерес українського народу до своєї історії, давньої культури, способу мислення наших далеких предків. Такий інтерес цілком зрозумілий і виходить далеко за межі національні і державні. Людство, досягнувши певного рівня розвитку, як і всяка окрема людина, що ввійшла у зрілий вік, все частіше звертається поглядом до власних витоків, коренів. Дерево життя не може бути вічно зеленим і плодоносити, якщо в нього підірвана коренева система. І не випадково сьогодні всі пароди приділяють таку увагу своєму корінню.
В умовах відсутності письмової інформації про дале-

ке минуле племен і народів, які населяли колись нашу землю, виняткове місце належить фольклору, цьому, за визначенням Б. Хеждеу, «найцікавішому і найнадійнішому способу пізнання моральних і інтелектуальних можливо-

Великий обсяг знань про давні світогляди, етику й мораль приховують у собі міфічні оповідання, зокрема, фабульні, відомі в українській фольклористиці як міфологічні легенди. На сьогодні вони становлять наукову цінність не лише для філологів, а й для істориків, археологів, етнографів, психологів, філософів. Без їх врахування неможливе глибоке вивчення питань етногенезу. Вони дають змогу зазирнути у глибини далекого минулого наших предків, зрозуміти їхній спосіб мислення й особ-

ливості економічного господарювання.

У цих оповіданнях трудящий люд - цей, за визначенням М. Горького, творець усіх матеріальних і духовних цінностей — дає своє поетичне пояснення походженню і розвитку органічного життя на нашій планеті, вислов-лює власні погляди на оточуючий людину світ. І хоча ия опоетизована «народна філософія» часто суперечить науковому розумінню природи і законів її розвитку, проте вона цікава для історії культури людства як пройдений ним етап. Щодо багатьох мотивів і сюжетів міфологічної легенди можна сказати, що вони репрезентують собою фольклор первісного суспільства: в них чітко збереглися зв'язки з трудовими процесами, виявляються сліди давніх світобачень — тотемізму, анімізму, магії, куль-

Багато міфологічних оповідань пережили вірування, на яких грунтувалися, і сприймаються тепер лише як художне явище, але при прискіпливому аналізі з їхнього змісту проглядає уламками історії багато цікавих явищ. I хоч на перший погляд вони здаються випадковими, часта повторюваність зводить їх у ранг закономірностей, частрі потребують вивчення. Ще більша частина таких оповідань назавжди втрачена, тому окремі фольклорні образи тяжко вписати в рамки якихось типологічних узагальнень. Вони залишаються загадковими і незрозумілими. Висловлювання Ю. Смирнова про те, що «фольклор перетворився у книгу з багатьма вирваними сторінками» з, до неможливого точно відбиває і сучасний стан міфологічної легенди. Тому настільки важливим здається нам сучасне наукове осягнення цього жанру, поки вітер часу ще не вирвав із народної пам'яті останні пожовклі сторінки. Актуальність такого вивчення диктується ще й тим, що відсутність уявлень про «міфологічний ландшафт» створює серйозні перешкоди для введення міфологічний фактів до системи наукової аргументації при розв'язанні загальних етногенетичних питань слов'янської істо-

Інтерес до міфології вперше виявився в епоху просвітительства. Зрозуміло, що на ту пору не могло бути й мови про розмежування між собою «вищої» міфології — системи поганських богів і божеств слов'янського пантеону та міфології «нижчої», котра живила своїми образами марновірні оповідки. Уже в наш час вони отримали визначення у білорусів — міфів, у росіян — «быличек» і «бывальщин», а на Україні — міфологічних легенд. У працях М. Чулкова та М. Попова, які з'явилися друком ще у XVIII ст., назви слов'янських божеств і образів народної демонології наводяться в единому контексті — як

пережитки дохристиянської релігії 4.

наступні роки намітилась тенденція розширити перелік міфологічних істот, що нерідко призводило до залучення в праці, присвячені вивченню міфологічних по-глядів слов'ян, неслов'янського матеріалу. Таким підхо-дом відзначаються перевиданий М. Чулковим «Словарь русских суеверий» (1780) і праця професора Г. Глінки «Древняя религия славян» (1804).

Зваженіший характер мали дослідження А. Кейсарова «Славянская и российская мифология» (1804) і П. Строєва «Краткая мифология славян российских» (1815). Остання особливо цінна тверезим аналізом стану міфологічної спадщини народу як відображення його первісного

Публікації І. Сахарова, І. Снєгирьова, А. Терещенка <sup>5</sup>, які з'явилися у 30—50-х роках XIX ст., як і багато попередніх, відзначалися переважно етнографічним підходом до предмета вивчення, причому їхній теоретичний рівень поступався перед рівнем праці П. Строєва. Не позначена науковістю і рання робота відомого білоруського дослід-ника П. Шпилевського «Беларусскія паданні», надрукована 1846 р. під псевдонімом Древлянський є Дивує вже сама кількість наведених у ній 52 богів і духів, тим більше, що багато із них ні раніше, ні пізніше ніким із

дослідників не виявлялися.

Як художне явище усні міфологічні оповідання при-вернули до себе увагу вчених лише з середини XIX ст. найчастіше до них зверталися представники міфологічної школи О. Афанасьєв, Ф. Буслаєв, О. Потебня, О. Міллер. Для представників цієї школи було характерне натурміфологічне пояснення багатьох звичайних явищ природи. Найпомітніше ця тенденція виявилася в О. Афанароди. Наипомітніше ця тенденція виявилася в О. Афана-сьєва, зокрема, у його фундаментальній тритомній пра-ці «Поэтические воззрения славян на природу» (1865— 1869), яка за кількістю зібраного матеріалу переважає навіть відомі дослідження англійського вченого Дж. Фре-зера 7. У ній видатний учений намагається звести всю народну міфологію виключно до відображення різних при-родних явищ. Так, розпущене волосся в уяві автора симродних явищ. так, розпущене волосся в уявт автора сим-волізує дощові хмари, а зваблений русалками на забави вівчар, герой багатьох українських, передусім карпат-ських легенд, інтерпретується як пастух небесних отар. Ще сучасники докоряли О. Афанасьєву за надмірне за-хоплення «метеорологічного» теорією і відрив багатьох туканом міфологічних мотивів віл їхньої життєвої, потлумачень міфологічних мотивів від їхньої життєвої, побутової та історичної основи.

Значно виваженішими, з меншою долею тенденційності були висновки О. Потебні. Особливо цінними для розуміння постичної природи фольклорного процесу є його праці «О мифическом значении некоторых обрядов и поверий» (1865) та «О купальских огнях и сродных с ними представлениях» (1867).

Дуже обережними є висновки ще одного представника міфологічної школи Ф. Буслаєва в його книзі «Русская народная поэзия» (1861).

ская народная поэзия» (1861).

Певний внесок у розробку теоретичних питань міфологічної прози зробили О. Веселовський і М. Костомаров. Величезний і різноманітний матеріал про демонічних персонажів зібрав і упорядкував у своїх працях кінця XIX—початку XX ст. професор Харківського університету М. Сумцов. Він користувався переважно порівстити могасом риверими и предустити доставля порівстити могасом риверими и предустити доставля порівстити могасом риверими и предустити поможення порівстити могасом риверими и предустити поможення порівстити могасом риверими по пребующи при наму желом порівстити могасом риверими по пребующи при наму желом порівстити могасом порівстити поможення порівстити поможення порівстити поможення порівстити поможення порівстити поможення няльним методом вивчення, не гребуючи при цьому «теорією запозичення».

I на сьогодні не втратили свого теоретичного значен-

ня праці Д. Зеленіна 8.

Для розкриття сюжетики міфологічних оповідань важливе значення мають і окремі теоретичні розробки у галузі етнографії. До таких слід віднести дослідження

лузі етнографії. До таких слід віднести дослідження Д. Анучина, Г. Попова, Л. Штернберга, О. Котляревського, М. Познанського, М. Довнар-Запольського та ін. Як справедливо зазначив С. Токарев, «розвиток науки у галузі, яка нас цікавить, визначався не лише піднесенням її теоретичного рівня, а й накопиченням фактичного матеріалу» <sup>9</sup>. У цьому напрямі дожовтнева паука зробитальну запичну запітальну капітальну капітальну капітальну капітальну капітальну ла дуже значний крок. Крім уже згаданих капітальних зібрань О. Афанасьєва і М. Сумцова, багаті фактами матеріали, зібрані П. Єфименком, С. Максимовим у Росії, П. Чубинським, В. Антоновичем, І. Вагилевичем, Б. Грін П. Чубинським, В. Антоновичем, І. Вагилевичем, Б. Грінченком, В. Гпатюком, Я. Івановим, О. Кольбергом, М. Максимовичем, Я. Новицьким, А. Онищуком, І. Франком, В. Шухевичем на Україні, Я. Шейном, В. Добровольським, М. Никифоровським, Є. Романовим, Я. Шпилевським у Білорусії. Зібравши повір'я, звичаї, обряди, оповіді, які на той час ще активно побутували у селянському середовищі, ці фольклористи своїм доробком створили побрі перелумови лля теоретичного осмислення народної добрі передумови для теоретичного осмислення народної

міфології. У сучасній науці про народну творчість перша хвиля зацікавлення жанрами неказкової прози, зокрема міфологічної, прокотилась у середині 60-х років. На той час вже на повну силу заявила про себе так звана фінська школа, було створене Міжнародне товариство вивчення усної прози, почали проводитися міжнародні симпозіуми. У 1973 р. демонічним оповідкам була присведена міжна 1973 р. демонічним оповідкам була присвячена міжна-

родна нарада у Фрейбурзі.

родна нарада у Френоурзі.
На даний момент у цій галузі помітні дослідження російських учених. Пильна увага приділена ними проблемі диференціації епічних жанрів фольклору, визначенню їх поетичної своєрідності, історичної та етнографічної основи сюжетів, соціально-побутових функцій оповідань

залежно від жанру, до якого вони належать. Цим та іншим не менш важливим питанням присвячені праці С. Азбелева, В. Гусева, Е. Мелетинського, В. Проппа, К. Чистова 10. В. Анікін звернув увагу на закономірності виявлення у легендах та переказах на міфологічну тему художнього начала 11. Е. Померанцева досконало дослідила російські оповідання про лісовика, водяника, русалок, домовика, чорта 12. На особливостку втілення цих образів домовика, чорта 12. На особливостях втілення цих образів у російських «быличках» детально зупинився у своїх до-слідженнях В. Зінов'єв <sup>13</sup>. Позитивні зрушення у вивчениі неказкової прозн після виходу в світ покажчика сюжетів Б. Кербеліте <sup>14</sup> намітилися у литовській фольклори-

Набутки цих учених, безперечно, важливі й для ви-вчення української прози. Проте в російській фольклористиці із міфологічних оповідань перевага у вивченні надавалась меморатам, так званим «быличкам», які становлять там основний пласт міфологічної прози. У литовській і білоруській фольклористиці частіше досліджуються легенди та перекази, пов'язані з історією і топонімікою. Водночас міфічні фабулати, які іменуються в національних класифікаціях по-різному (в Росії — «бывальщины», в Білорусії — «мифы», у Литві — мифологические сказания), у жодній із національних фольклористик майже не вивчалися. В українській їх називають міфологічні легенди. З нашої точки зору, цей термін найбільш вдалий і науковий щодо сюжетних оповідань міфологічного характеру, але сам жанр теж згадується лише у вузівських підручниках і деяких передмовах та післямовах до лять там основний пласт міфологічної прози. У литовській ських підручниках і деяких передмовах та післямовах до збірників легенд. У працях укр

У працях українських учених О. Потебні, І. Франка, М. Сумцова, Я. Новицького, В. Гнатюка, Г. Сухобрус, О. Дея, П. Лінтура, Л. Дунаєвської розглядається поетична природа міфологічних персонажів, зроблені спроби їх класифікації. Та жоден із згаданих дослідників не мав на меті фундаментального теоретичного осмислення жанру чи швидше — жанрового різновиду міфологічної ле-генди, тому ці праці не дають повного і конкретного уяв-

лення про неї.

Семантика більшості із міфологічних мотивів теж чекає свого дослідника. Деякі з них розглядаються у даній монографії. Реконструкція первісного змісту багатьох сюжетів, механізму й динаміки сюжетотворення взагалі неможлива без широкого залучення етнографічних даних. Щедрий грунт для таких досліджень дають праці С. То-

карева, А. Золотарьова, Л. Виноградової, М. і С. Толстих, Б. Путілова, С. Неклюдова, А. Байбуріна та ін. Багато текстів міфологічних легенд стали тепер легкодоступними для широкого кола дослідників і шанувальників завдяки виходу в світ фундаментальних видань цих творів у багатотомних зводах української та білоруської народної творчості 15 та після публікації книги В. Зінов'єва 16, в якій представлені й оповідання інтернованих у різні часи українців.

1 Хеждеу Б. Избранное. Кишинев, 1987. С. 267. 2 Смирнов Ю. И. Песни южных славян // БВЛ. М., 1976. Т. 11.

С. 6. 3 Толстые Н. И. и С. М. О задачах этнолингвистического изучения Полесья // Полесский этнолингвистический сборник. М., 1984.

толстые Н. И. и С. М. О задачах этнолингвистического изучения Полесья // Полесский этнолингвистический сборник. М., 1984. С. 9.

4 Чулков М. Д. Краткий мифологический лексикон. М., 1768, Полов М. Краткое описание славянского баснословия. М., 1768.

5 Сахаров И. П. Сказания русского народа о семейной жизни своих предков. М., 1836—1849; Снегирев И. М. Русские простопаролные праздники и суеверные обряды. М., 1837—1839; Терещенко А. Быт русского народа. М., 1848.

6 Журнал Министерства народного просвещения. СПб., 1846. Кн. 1. С. 4—24; Кн. 4. С. 85—125. 1852. Кн. 3. С. 1—32.

7 Фрагер Дж. Золотая ветвь. М., 1986; його ж. Фольклор в Ветхом Завете. М., 1984.

8 Зеленин Д. К. Очерки русской мифологии. Пг., 1916; його ж. Обрядовое празднество совершеннолетия девицы у русских // Живая старина. СПб., 1911. Вып. 2. Тотемы-деревья в сказаниях и обрядах европейских народов. 1937.

9 Токарев С. А. Религиозные верования восточных славян конца XIX—начала XX веков. М., 1957. С. 11.

10 Аббелев С. Н. Отношение предания, легенды и сказки к действительности (с точки зрения разграничения жанров). // Славянский фольклор и историческая лействительность. М., 1965; Гусев В. Е. Эстетика фольклора. Л., 1967; Мелетинский Е. М. О генезисс и путях дифференциании эпических жанров // Русский фольклор. М.; Л., 1960. Вып. 5. С. 81—101; Пролп. В. Я. Исторические корни волшебной сказки. Л., 1946; його ж. Фольклор и действительность. М., 1976. Чистов К. В. Русские социально-утопические легенды. М., 1967.

11 Аникин В. П. Художественное творчество в жанрах несказочной прозы // Русский фольклор. 13. Л., 1972. С. 6—19.

12 Померанцева Э. В. Мифологические персонажи в русском фольклор. М., 1975.

13 Зиновев В. П. Жанровые особенности быличек. Иркутск, 1974.

1974.

<sup>14</sup> Kerbelite B. Leituvinu liaudies padavium katalogas. Wilnius, 1973.

15 Легенди та перекази. К., 1985; Легенды і паданні. Мінск,

1983.
16 Зиновьев В. П. Мифологические рассказы русского населения Восточной Сибири. Новосибирск, 1987.

# Posgin. nepwuú

УКРАЇНСЬКА СХІДНО



# 1. Диференціація епічних жанрів

Серед епічних жанрів українського фольклору, в яких найповніше відбилася історія народу, його світогляд, прагнення до суспільного ідеалу, одне з чільних місць належить легендам. Завдяки своїй прив'язці до конкретних місць, подій і героїв певного регіону, вони глибоко вро-стали в народну пам'ять, забезпечуючи собі цим значну стійкість провідних сюжетів і мотивів. Вік багатьох із них, судячи лише з їхніх ідейно-художніх особливостей, значно довший, ніж вік переважної більшості переказів, оповідей та бувальщин, які дійшли до нас. Тому саме на-родні легенди часто проливають світло на такі потайні глибини поетичного мислення наших предків, які для ін-ших жанрів вже недоступні. Головною особливістю такого роду є те, що в легенді, яка завжди свідомо тяжіла до вірогідного змалювання подій, відповідно до рівня ранньої суспільної свідомості ці події відображені фан-

Проте, незважаючи ні на більшу фантастичність, ні на дещо відчутнішу усталеність поетичних форм і провідних мотивів щодо народних переказів та оповідей, легенда за свій довгий вік настільки еволюціонувала в єдиному з ними руслі, що відрізнити її серед цих жанрів ному з ними руслі, що відрізнити її серед цих жапрів часто буває нелегко, а втиснути в єдину рубрику визначення, на думку Г. С. Сухобрус, взагалі неможливо <sup>1</sup>. Відсутність такого визначення чи хоча б чітко усталених критеріїв диференціації епічних жанрів призвела до того, що досі значна частина дослідників спирається на старе трактування жанру легенди і визначає її виключно як фантас-

тичний твір релігійного змісту. I хоч у сформульованих останнім часом К. В. Чистовим та С. М. Азбелевим критеріях систематизації неказкової прози подібна концепція не знайшла свого відображення, слово «легенда» рідко з'являється в назвах

монографій та статей. А отже, і сам жанр легенди в обсязі, контурно окресленому цими критеріями, не розглядається.

Останні десятиліття для вітчизняної фольклористики були досить плідними. Далеко за цей час пішло вивчення окремих тем, сюжетів, мотивів, образів народних легенд. Але поки що цю роботу стримує відсутність науково вивіреної класифікації епічних жанрів. Почасти одні і ті ж зразки, які в українській фольклористиці вважаються легендами, російські дослідники у своїх працях відносять до «преданий», тобто до переказів. Зрозуміло, що корені багатьох східнослов'янських мотивів спільні, але це не означає, що для відбору їх придатна будь-яка одна національна класифікація, котра до того ж грунтується на народній основі. Це призводить не тільки до труднощів в перекладі, а й до змішування жанрів. Хіба можна, скажімо, російський термін «быличка» перекласти українською мовою як «билиця»? Тоді «бывальщина» перекла-дається як «бувальщина»? Але в російській фольклори-стиці цей термін введений на означення тих небагатьох фабульних оповідань про демонічні образи, які примика-ють до «быличек», щоб підкреслити їх спорідненість. На Україні під бувальщиною розуміють реалістичну розповідь із особистого життя (в перекладі на російську термінологію — це — «сказ»). Отже, для широких можливостей залучення до наукового обіту інонаціональних зразвітьници ків епічного фольклору, на нашу думку, вже необхідно було б мати і інтернаціональну, наукову не лише за суттю, а й за формою класифікацію.

В українській фольклористиці стало традицією користуватися всеохоплюючим терміном «легенди і перекази», який не потребує зайвих клопотів щодо диференціації двох жанрів. Він зручний ще й тим, що в перекладі ро-сійською мовою автоматично редукується в «предания». Наукова ж істина полягає в тому, що лише в межах конкретного жанру можуть розглядатися такі важливі аспекти, як поетика, систематизація мотивів і образів, еволюція композиційних засобів. Крім цього, самі «предания», потрапляючи в міжнародний контекст, автоматично перекладаються як легенди, бо «в науковій традиції деяких країн терміном «легенда» позначають усю чи майже всю

неказкову прозу» 2.

Дійсно, «характерні особливості окремих жанрів на-родної прози, як підкреслив К. Чистов, можна вияснити, лише маючи на увазі місце кожного з них у системі жанрів, що охоплюють усю галузь усної народної прози» <sup>3</sup>. Спроби такої систематизації неказкових жанрів робили В. Пропп, К. Чистов, Л. Еліасов, Г. Сухобрус, Л. Ємельянов, С. Азбелєв, М. Грінблат, В. Гусев, С. Миша-

Значну роботу щодо обліку сюжетів народної прози здійснили представники «фінської школи». Зібравши велику кількість мотивів і сюжетів, багато з яких є інтернаціональним фондом європейських народів, вони створили певні зручності для одночасного утримування в полі зору дослідників багатого фактичного матеріалу 4. Водночас робота має і певні хиби. По-перше, вона надзвичайно громіздка, а по друге, в ній не отримали принципового теоретичного осмислення такі поняття, як «тип», «сюжет», «мотив», «жанр». Це закономірно призвело до виникнення певного хаосу в системі жанрів, оскільки в каталозі без будь-яких обмежень зібрані мотиви і сюжети народних казок, легенд, переказів, міфів, байок, притч, середньовічних балад, віршів, епічних пісень і т. ін. <sup>5</sup>

Суттєвим доповненням каталога Аарне-Томпсона можна вважати порівняльний покажчик сюжетів східнослов'янських казок та складений С. Айвазян «Покажчик сюжетів російських «быличек» і «бывальщин» про міфологічні персонажі» <sup>6</sup>. Оскільки в нас поки що недостатньо текстів для широкого й різнопланового вивчення легенд, переказів, інших епічних жанрів, питання обліку й систематизації мають, безперечно, першорядне значення. Про-те не можна допустити, щоб цей матеріал накопичувався безсистемно, без урахування жанрових особливостей, інакше він може виявитися просто недоступним для більшості дослідників, які питаннями класифікації спеціально не займаються, або ж призведе до ще більшої плутанини. Виходом із такого становища могла б послужити хіба що чітко зважена і загальноприйнята класифікація, котра б враховувала всі національні особливості фольклорних творів. Але, як засвідчили попередні спроби системати-зації, у найближчому майбутньому нам важко дійти до спільної думки щодо її вироблення. Тому дуже важливо, щоб кожен дослідник національної народної прози з'ясовував, що саме він розуміє під поняттями «переказ», «легенда», «бувальщина».

При вивченні жанрів, сюжетів, мотивів, образів виняткову роль, на наш погляд, відіграє історичний підхід. М. Кравцов взагалі вважав його одним із найважливі-

ших критеріїв розуміння фольклорних явищ 7.

Щодо традиційної народної прози дотримання цього принципу полягає у дослідженні співвідношення окремих мотивів і сюжетів з певними історичними реаліями, особливостями первісного міфологічного світобачення. Багато то вважає, що наша фольклористика ще не готова до розв'язання цієї проблеми в. Але до плідних пошуків І. Проппа в навіть й гадки не було, що хоча б якісь до- в причні реалії можна відшукати й у текстах казок, хоча тепер мало хто в цьому сумнівається. Водночас В. Проппа постерігав, що застосований ним метод не придатний для соціально-побутової казки. Це й служить зараз пересторогою для його застосування щодо всієї «неказкової пронь, яка вважається ще менш традиційною, ніж соціальнопобутова казка. Крім цього, у структурі легенд, переказів, оповідей відсутні будь-які стереотипні мовленнєво-стабілізуючі елементи, а без них важко сподіватися і на наявність характерних стабільних явищ у

Російський дослідник В. Зінов'єв переконливо пока-зав, що цілим набором художніх стібілізуючих засобів володіє навіть такий, здавалось би, виключно нарратив-ний жанр, як оповідь («быличка») <sup>10</sup>. Щодо легенд, передусім міфологічних, то багато з них відзначаються не меншою традиційністю сюжету, ніж фантастична казка, а щодо відбиття у змісті історичних реалій, то вони на-віть переважають. Доповненням до їхнього змісту служать численні обряди, повір'я, архаїчні вірування, значна частина яких відбиває той рівень свідомості, продуктом якого є чарівні казки. Спільними для обох жанрів є мотиви про перехід в підземне царство, змієборство, зооморфного чоловіка і зооморфну дружину, метаморфозу людини у зооморфну істоту і т. ін.

Корені цього явища приховуються в особливостях ідеологічного синкретизму, коли багато міфологічних мотивів були спільними не лише для праформ сучасних легенд і казок, а й дій, котрі визначали релігійно-магічну діяльність людини. Тому для повнішого розуміння сюжетики не можна обійтись без порівняння різних мотивів одного жанру, а також без урахування всіх тих сторін народного буття, які входили в єдиний ланцюг первісного світогляду. Наявність подібного підходу притаманна працям П. Богатирьова, Н. Велецької, Є. Мелетинського, В. Петрова, В. Проппа, С. Токарева, К. Чистова та ін.

Спадкоемність багатьох міфологічних образів очевидна, але для встановлення їх первісного значення і шляхів трансформації потрібне врахування конкретних історич-

них умов.

Складним у вивченні неказкових жанрів є питання про співвідношення в них колективного та індивідуального. Первісний фольклор через низький рівень суспільної свідомості був тісно пов'язаний з традицією, вплив якої посилювався обов'язковою формою твору. Зовнішня форма була на той час суттєвою частиною епічної думки,

слово завжди виступало символом 11.

З часом традиція послаблювалась. Деякі сторони змісту, виходячи з-під влади міфологічної форми, поступалися місцем імпровізації, залишаючи у своїй структурі ті моменти, котрі, на думку оповідача, були важливими. Такі нашарування різних епох добре помітні у легендах будь-якого змісту, але особливо — тих із них, які мають безпосередне відношення до дитинячого віку людської свідомості.

Розвиток жанрових особливостей фельклорних творів завжди відбувається на основі значно помітніших змін основних форм сюжетики, тому жанрові ознаки є найосновних форм сюжетики, тому жанрові ознаки є наистійкішою частиною фольклорних творів. Але коли йдеться про специфіку жанрів, необхідно враховувати, що вони підпорядковані загальним законам мистецтва, для всіх видів якого, на думку М. Кравцова, повинні бути спільні критерії ї водиним при повина бути основним при

То який же із критеріїв повинен бути основним при визначенні жанрів усної народної прози?

На думку С. Азбелева, таким має вважатися принцип естетичного відношення до дійсності <sup>13</sup>. Палким прихильником такого ж підходу набагато раніше був В. Пропп. «Навіть найфантастичніші образи фольклору, — вважав

він, — мають свою основу в реальній дійсності» <sup>14</sup>.

З правомірністю цієї думки і такого підходу згоджується більшість сучасних вчених, але коли справа доходить до розмежування жанрів народної прози, виявля-еться, що критерій відношення до дійсності можна розуміти по-різному, незважаючи навіть на те, що в основі його завжди лежить поняття «установки на вимисел чи на достовірність». Є жанри, події в яких змальовуються відверто недостовірно. Це казка, небилиця, анекдот, пародія. Але, як вважає К.В. Чистов, «вимисел легко виявити в переказі, і в легенді, і особливо в міфологічній легенді (побывальщине)». Однак тут він, на думку вченого, не естетичний за своєю природою і не є самоціллю, до того ж розвивається не довільно, як в казці, а завжди

 наслідком рівня «історичних, космогонічних, релігійних чи якихось інших уявлень» <sup>15</sup>. На певних історичних рівиях такий вимисел не був очевидний і сприймався як реальність. При історичному підході до вивчення жанрів це теж повинно враховуватися. Корені цього явища сягають ще тих часів, коли фантастика входила в усі сфери життя як складова частина первісного світогляду. Скільки поколінь пройшла вона в жанрах народної прози, можна судити вже з того, що саме вона виявилася найстійкішим, а отже найзначимішим компонентом казок, легенд, давніх переказів. У різних жанрах фантастика неоднорідна і в будь-якому з них має своє особливе відношення до того, що відбувається. Проте серед учених побутуе і така думка: коли розглядати природу художнього вимислу в історичному розрізі, то на різних етапах розвитку кожного із жанрів фантастика мала сприйматися в них однаково. Н. Рошияну, наприклад, пише, що в первісній казці фантазія служить елементом вірування <sup>16</sup>. В. Анікін, більше того, вважає, що «був час, коли в істину казкових оповідок вірили так само непохитно, як ми віримо сьогодні історично-документальному оповіданню чи нарису» 17.

Із усього сказаного виходить, що на окремих рівнях свого розвитку казка могла виконувати ті ж функції, що свого розвитку казка могла виконувати ті ж функції, що й легенда. Проте більшість дослідників заперечують таку можливість. Казкові герої не увійшли до складу вірувань. Тому їх походження, на думку П. Богатирьова, може бути зовсім іншим, ніж походження надприродних образів народної демонології. «Вони можуть бути вигали подвітть ди голого помуть в Аніститить подвітть ди голого помуть в Аніститить подвітть ди голого помуть в Аніститить помуть бути вигализі подвітть ди голого помуть в Аніститить помуть бути вигализі помуть п дані повністю, як герої романів» <sup>18</sup>. Опонує В. Анікіну і В. Пропп, вважаючи, що «казка— зумисна поетична

фікція» 19

З точки зору того, що казкові образи майже не зустрічаються в жанрах неказкової прози, де головною перешкодою для них, мабуть, була установка на достовірність, важко собі уявити, що казка могла колись виконувати ті ж самі функції, які збереглися за легендою та переказом. Хоч, з іншого боку, закарпатське повір'я про полоза, записане на початку XX ст. 20, не залишає безпідставною й ту думку, що віра у фантастичних зміїв, дещо схожих на казкових, могла колись існувати. До того ж окремі зачини казок мають багато спільного з зачинами магічних замовлянь, у чудодійній силі яких наші далекі предки анітрохи не сумнівалися. Для багатьох чарівних казок, наприклад, характерним є зачин «у

тридев'ятому царстві, тридев'ятому государстві» або «за морями глибокими, за борами високими» і т. ін. Щось подібне маємо і в замовленнях «На морі-океані, на острові Буяні», не кажучи вже про такі спільні атрибути, як білий камінь, жовтий пісок і т. д. Все це може бути свідченням того, що казка, запозичуючи матеріал з ресвідченням того, що казка, запозичуючи матеріал з реальної дійсності, могла на певних стапах свого розвитку мати й практичне відношення до неї. Але тоді це ще була не казка у сучасному її розумінні, а лише розрізнені мотиви, що грунтувалися на матріархальних повір'ях. При історичному підході до природи фантазії у сучасних жанрах фольклору треба враховувати й те, що тоді, коли існувала віра у ці давні мотиви, легенд та переказів теж могло ще не існувати навіть у заролкових переказів теж могло ще не існувати навіть у зародкових формах, оскільки вони відбивають якісно вищий етап в освоенні людиною навколишньої дійсності. У казках, на противагу жанрам неказкової прози, немає поняття причиново-наслідкового зв'язку щодо дійсності. Це характерне для дуже низького ступеня розвитку людства. Релікти такої відсталості суспільного розвитку були свого часу добре відомі Гегелю. Він писав, що існують цілі народи, які ще зовсім не мають поняття причини, бо «для цього потрібен високий ступінь розвитку». Персонажі чарівних казок, маючи ту фантастичну основу, що й образи «нижчої міфології», не взаємодіють з ними. Якщо ж і трапляються поодинокі випадки асиміляції образів, то вони, здебільшого, стосуються лише назви персонажа, а не його функцій. Як правило, це буває прямим наслідком непродуктивного побутування жанру.

Пріоритет принципу відношення до дійсності у класифікації прозових жанрів фольклору є на сьогодні вже загальновизнаним. Без нього не зможе обійтися жодна

класифікація.

У практиці багатьох зарубіжних країн пріоритет на-дається відношенню оповідача до власної розповіді. По-дібний підхід ще у 30-х роках запропонував німецький вчений К. Сидов. За його класифікацією, яка стала загальноприйнятою у міжнародній фольклористиці, опові-дальна проза поділяється на три основні групи: мемо-рати, хронікати і фабулати. Меморатами прийнято називати розповіді про події із власного життя, спогади, які не стали традиційними, а тому не мають усталеної форне стали традициними, а тому не мають усталеної форми; хронікатами — безсюжетні хронікальні повідомлення, короткі інформації; фабулатами — сюжетно оформлені фабульні оповідання <sup>21</sup>. Як бачимо, в першу чергу дана класифікація зорієнтована на характер оповідання, тобто на його формальні ознаки, але водночас вона виявляє і причетність оповідача до описаних ним подій і період побутування твору, тобто хоча й опосередковано, але теж відбиває відношення до дійсності.

Воно ж теж може трактуватися по-різному. Так, відома російська дослідниця В. Соколова писала: «Цілком правий С. Азбелев, коли за основу жанрового розмежування переказів, легенд і оповідей (быличек) бере... відношення їх до дійсності» 22. Водночас неважко переконатися, що розуміння поняття «відношення до дійсності» в цих авторів різне. С. Азбелєв, наприклад, головну суть вбачає у тому, реально чи фантастично змальовані події в епічному творі <sup>23</sup>. В. Соколова спирається на те, реальний чи вигаданий персонаж є у ньому головним <sup>24</sup>. Наприклад, усі сюжети про Разіна, Пугачова, Довбуша вона відносить до історичних переказів. Щодо реальної дійсності — це, звичайно, історичні особи, але ситуації, в яких вони виступають, традиційні у фольклорі і часто насправді не мали ні найменшого стосунку до реальних героїв. Коли Довбуша в таких сюжетах не беруть кулі, від його нечуваної сили валяться півтораметрові мури темниць, а Разін тікає на човні, в який перетворюється кинута на воду тріска, - то яка ж тут може бути достовірність і яке вона має відношення до історичної основи? Оголене поняття теми тут не може бути визначальним для встановлення жанру, бо не тема, а художне відношення до дійсності є тут основним. До того ж Разін у багатьох таких творах виступає як затаєний рятівник («скрывающийся избавитель»), який через століття має повернутися, щоб визволити свій народ. Навіть взявши за вихідне поняття «мотив», що стоїть дуже близько до поняття «тема», кожен дослідник віднесе такий зразок до легенд. К. Чистов класифікує подібні оповідання як

соціально-утопічні легенди <sup>25</sup> У російській фольклорис російській фольклористиці загальноприйнятим прину роспаськии фольклюристиці загальноприннятим принципом класифікації неказкової прози і до сьогодні служить предметно-тематичний принцип. Зорієнтований на розподіл матеріалу за його персонажами, він досить зручний для практичного застосування при вивченні окремих тем. Вперше застосований М. Драгомановим, він довгий час використовувався українськими вченими В. Антоновичем, І. Франком, В. Гнатюком. Проте більшістю східнослов'янських учених він був прийнятий на зорі фольклористики, коли головне завдання полягало у

фіксації матеріалу. Тому він цілком задовольняв тогочасні потреби. Але вже тоді у своїх теоретичних розробках І. Франко висловлювався за дотримання принципу розподілу матеріалу за літературними формами 26.

Предметно-тематичний принцип класифікації неказкової прози не може задовольнити запити сучасної науки. Він не відбиває її ісучасного рівня, всіх тих змін, що сталися в ній більше ніж за півтораста років. На недосконалість цього підходу вказували В. Пропп, М. Кравцов, Е. Померанцева. Неодноразово пропонували відмовитися від нього К. Чистов, С. Азбелев, В. Гусев. У вигляді переконливого аргументу К. Чистов висував думку про те, що «більшість історичних переказів, легенд, міфологічних оповідань (побывальщин) є водночас і топонімічними, і етіологічними, прив'язані до якихось географічних місць: сіл, міст, річок, озер, боліт, гір чи до окремих споруд, речей, видів тварин, людських імен і т. ін.» <sup>27</sup>

пих місць. См., місць, річок, озер, озер, озер, озер, озер, соліт, тр. 4т. до ожемкоспоруд, речей, видів тварин, людських імен і т. ін.» <sup>27</sup>
На VII Міжнародному конгресі антропологічних і етнографічних наук у Москві (1964 р.) К. В. Чистов запропонував нову класифікацію неказкових жанрів, в основу залежно від системи, «складовою частиною, проявом чи елементом якої є даний твір»; б) розрізнення залежно від наявності чи відсутності фантазії <sup>28</sup>. Класифікація К. В. Чистова була значним кроком у вітчизняній фольклористиці вже хоча б з тієї причини, що в ній більшменш вдало, як на наш погляд, проведено грань між переказами і легендами. Наприклад, переказами вчений вважав «розповіді про минуле, іноді вигадані, але без елементу фантастики» <sup>29</sup>. Але перекази героїчного характеру він вважав за можливе позначити терміном «сказання», а всю «нижчу міфологію» традиційно відносив до «побывальщин» <sup>30</sup>. За формальними ознаками ніщо, крім поняття теми, не відрізняє ці види розповідної прози і від легенд.

Згодом К. В. Чистов переглянув що класифікацію і 1974 р. на конференції в Мінську, присвяченій розгляду жанрів неказкової прози, висунув нові, «більш надійні й об'єктивні критерії»: а) ознака часу — давній, менш давній, теперішній; б) ознака локальної прикріпленості чи неприкріпленості; в) наявність чи відсутність надприродних персонажів; г) відношення оповідача до подій, що лежать в основі твору <sup>31</sup>. Дослідник разом з тим зауважив, що через нестачу науково правильних польових записів, недостатню кількість науково вірогідних давніх

записів легенд, переказів, бувальщин і оповідань російський матеріал не може бути зразком для побудови універсальної класифікації 32. Чи не найпліднішим грунтом для неї міг би послужити весь східнослов'янський епічний фольклор. Це сприяло б не тільки виробленню спільної класифікації, а й ретроспективній реконструкції можливих шляхів розвитку національних та регіональних традицій. А вони, як зазначила Т. Леонова, навіть у межах одного регіону, заселеного росіянами, українцями та білорусами (в конкретному випадку це Сибір), зберегли свої характерні особливості 33. У свою чергу це розкрило б широкі можливості для порівняльного аналізу.

Спираючись на систему диференціації жанрів К. В. Чистова, яка є узагальненням роботи ряду вчених, неважко визначити ядро двох полярних жанрів неказкової прози. Ними є, з одного боку, легенда, що відрізняється, насамперед, фантастичністю, а з другого спогади-бувальщини, які С. Мишанич називав народними оповіданнями <sup>34</sup>. Характерними ознаками легенд можна вважати такі з наведених вище критеріїв: 1) фантастичність; 2) ознака давнього часу; 3) локальна прикріпленість зображувальних подій, яка має лише формальний характер <sup>35</sup>; 4) можлива наявність надприродних персонажів або перенесення їхніх властивостей на реальних осіб, що почасти і є основою фантастичності.

Для оповідей-бувальщин відповідно характерні:

1) правдоподібність; 2) ознака теперішнього чи порівняно недавнього часу; 3) локальна прикріпленість, яка якщо й не вказується оповідачем, то тільки тому, що мається на увазі місце його проживання, при навідних питаннях про місце, де сталася та чи інша пригода, інформатори, як правило, не затруднюються з відповідлю.

Із критеріїв, висунутих К. В. Чистовим, подані нами характеристики не включають лише відношення оповідача до зображуваних подій. С. В. Мишанич конкретизує це поняття введенням термінів епічний ракурс та епічна дистанція. Епічний ракурс — це кут, під яким оповідач зображує події. «Епічна дистанція — це просторова і часова віддаленість процесу розповіді від тих подій, що лежать в основі фабули» 36. Вчений вирізняє три основні форми вияву епічного ракурсу та епічної дистанції: а) суб'єкт перебуває на зовнішній щодо зображуваного позиції; б) суб'єкт знаходиться на внутрішній щодо зображуваного, але зовнішній щодо інших перній щодо зображуваного, але зовнішній щодо інших пер-

сонажів розповіді позиції (тобто виступає очевидцем); в) суб'єкт перебуває на внутрішній щодо подій і персонажів позиції, тобто виступає одним із персонажів <sup>37</sup>.

Оскільки поняття епічного ракурсу та епічної дистанції взаемопов'язані і мусять розглядатись лише в едності, на нашу думку, зручніше було б об'єднати їх загальним терміном епічна позиція. Щодо тих творів, котрі в українській фольклористичній традиції прийнято називати легендами, то оповідач у них — завжди на зовнішній позиції, а в оповідях-бувальщинах — якщо не учасник подій, то очевидець, чим ці два різновиди усної прози теж дуже добре відрізняються. А от щодо решти різновидів хроніката та фабулата, для яких є домінуючою зовнішня форма епічної позиції, то лише за цим критерієм визначити їх жанрову специфіку дуже важко. Водночас добре відомо, що фабулатами в первісному значенні цього терміна (сюжетне оповідання, що увійшло в усну традицію) переважно бувають фантастичні твори. Фантастичність же, як правило, і в російській, і в українській, і в білоруській фольклористиці вважається головною ознакою легенди.

Щоправда, в інтерпретації доброго оповідача чіткою послідовністю викладу подій, тобто фабульністю, може відзначатися й оповідь-спогад, котра в українському фольклорі часто називається бувальщиною. Але для таких розповідей, як правило, характерна внутрішня форма епічної позиції, чим вони чітко відрізняються від легенд. Таким чином, виходячи з усього вищесказаного, можна дійти висновку: крайніми віхами легенди можна вважати: 1) фантастичність; 2) фабульність і 3) зовнішню форму епічної позиції. Жоден інший вид народної прози не володіє всім цим комплексом особливостей. Здавалось би, до чого тут цілий комплекс, коли С. Азбелев чітко окреслив легенду в контексті неказкової прози вже самою фантастичністю. Проте фантастичними бувають і російські «былички» та «бывальщины», і деякі українські та російські хронікати, які поки що не мають свого визначення. Не завжди надійним виявляється і критерій епічної позиції, оскільки зовнішня форма його вияву крім легенд буває іноді і в меморатах, коли вони переказуються не самим очевидцем, а другою чи третьою особою.

Комплекс критеріїв завжди надійно перекриває провали класифікаційного характеру і дає змогу легше визначати рухомі сторони тексту, які є прикметами його розвитку. Хотілося б окремо зупинитися на фантастичності деяких хронікатів, оскільки, за наведеними вище критеріями, вони фактично випадають як із жанру легенд, так і з жанру оповідей (меморатів). Фантастичність не дає підстав віднести їх і до переказів. Навряд чи можна говорити і про міжжанрову дифузію. За формою ці оповідання дуже близькі до народних повір'їв, а отже, могли розвиватися на їх основі як самостійний жанр чи його різновид. Нині їх зараховують то до легенд, для чого нема ні найменших підстав, бо в них нема сюжету, то до переказів, від яких вони відрізняються фантастичністю.

ністю.

У 90-х роках минулого століття Д. Яворницький записав два коротенькі оповідання під загальною назвою 
«Про запорожців». Обидва вони в описовій формі розповідають про чудодійні якості запорізьких козаків: «...А як 
вони воювались? Стануть було..., а проти них дванадцять 
полків виведуть. Так полки самі себе поріжуть, кров тектиме по черева коням, а запорожцям і байдуже: стоять 
та сміються» зв. В іншому місці читаємо: «...Із води могли сухими виходити. Коли треба, уміли на людей і сон 
насилать і туман напускать» зв.

Обидва оповідання позбавлені усталеної послідовності викладу подій, співвідносяться з неблизькими у часовому відношенні подіями, отже, безумовно, це — хронікати. Хронікатом є й інша розповідь, близька за тематикою до двох попередніх: «Клади більш клали запорожці: як зганяли їх відціля — то вони думали, що назад вернуться — та поклали й позаклинали. Вони не як і заклинали, тікі давали обчеству присягу, що один ніхто не може взять, а через нестільки год, на стіки той клад, клався, можна кому-небудь сторонньому сказать. От, кажуть, ішов запорожець та казав, що там, де тепер Нехвороша построїлась, вони повен колодязь золота самого насипали» 40.

Генеза та побутування всіх трьох наведених оповідань у часовому плані мусили збігатися. Спільним є в них і відношення оповідача до зображуваних подій. За міжнародною класифікацією всі вони є хронікатами, але відношення до дійсності у них різне. Отже, є підстави вагатись, щоб віднести їх до одного жанру. Очевидним є й те, що останне оповідання — переказ, а два попередні за способом відображення дійсності ближчі до легенди. Проте лише наявність розвиненого сюжету дозволяє диференціювати легенду від інших жанрів. Тут же він — у зародковій формі.

Що ж являють собою подібні твори? Проміжний жанр? Тоді між чим і чим? Між легендою і переказом— ні, нема ні найменшого натяку на реалістичність, до того нема ні наимсіного пижче, здатність ампліфікуватись ж, як буде показано нижче, здатність ампліфікуватись (поширюватись, набуваючи фантастичності) приховують у собі переважно фабульні перекази. Віддаленість опоу соот переважно фасульні перекази. Віддалентеть оповідача від описуваних подій не дає підстав твердити й про перехід від оповіді-бувальщини. До того ж, перехідні чи проміжні жанри, як вважає М. І. Кравцов, загалом не характерні для слов'янського фольклору і помітним явищем є тільки в південних слов'ян. Щодо слов'ян східних, то тут вони «ніколи не були стійкими... і ні в один період... не визначали ... загальної картини й історичного

руху.
Розвиток родів жанрів полягає не в зміщуванні, а у створенні нових художніх форм і відмиранні старих» <sup>41</sup>.

В українському фольклорі оповідань, подібних до наведених вище, не так уже й мало. До них належить значна частина мотивів про велетнів, запорожців, песиголовців. Іхня фабула стосується передусім опису якисиголовців. Іхня фаоула стосується передусім опису яки-хось фантастичних якостей героїв. Певна частина по-дібних мотивів входить і до складу легенд. Таким, на-приклад, є в легенді опис шолудивого Буняки <sup>42</sup>, однооких страховиськ <sup>43</sup>. Але окремі такі оповіді побутують і самостійно. У російському фольклорі в подібній формі передається більшість соціально-утопічних мотивів про так званий «золотий вік»... («птица говором говорила», «зверь на каждом шагу встречался», «хлеб каждый год родил, а теперь на три года раз» і т. п.).

На нашу думку, з метою кращої диференціації про-зових жанрів тут було б доцільно виділити окремий жанровий різновид з умовною назвою «фантастична оповідь», ровии різновид з умовною назвою «фантастична оповідь», який об'єднував би короткі чудодійні оповідання, не наділені ознакою фабульності. Щодо художньої завершеності мотивів і структури образів, вони тяжіють до ембріональних форм легенди і приховують у собі можливість сюжетного розвитку та контамінації шляхом поєднання з мотивами переказів. Кінцевим результатом та-

кої ввзаємодії могла бути й легенда .

Аналіз змісту й форми багатьох фантастичних опові-ніх фантастичних мотивів легенд, які припинили своє побутування.

Фольклор, як і будь-яка інша галузь мистецтва, розвивався від найпростіших форм до складніших. Особливо добре це помітно на прикладі первісного образотворчого мистецтва. А. Анісімов помітив у ньому цікаву закономірність: у зооморфних образах мистецтва палеоліту, як правило, схоплено якусь одну, причому головну деталь. Учений пояснюе це неспроможністю первісного мислення «охопити і передати образ загалом». Можливо, щось подібне, хіба що менш застигле і більш відшліфоване, часом приховується і під оболонкою фантастичних опо-

Чи не найширший жанровий діапазон в українському фолькорі належить мотивам про заховані скарби. Чимало існує коротких повідомлень про те, хто і де їх заховав <sup>44</sup>, є цілі сюжети легендарного характеру, наприклад, про півня, який розсипався червінцями, коли його вдапро півна, який розсинався червінцями, коли ного вда-рило ложкою мале дитя <sup>45</sup>, про скриню з грішми, що час від часу підпливає до берегів озера Світязь, але дається до рук лише малим дітям <sup>47</sup>. Безсюжетних творів фантастичного характеру ні ро-

сійська, ні українська фольклористика не знають. Затевони відомі білорусам і полякам. У них найчастіше розповідається про дивовижні властивості синіх пломінців, які з'являються на місці скарбів. Вони можуть рухати-

ся, ховатись при наближенні до них і т. ін.

Як бачимо, в одному з найкраще збережених тематичних пластів, де ще присутні всі ланки жанрів розповід-ної прози, має місце і фантастична оповідь. Жанровими її ознаками ми вважаємо: 1) фантастичність; 2) ознаки хроніката (відсутність сюжету, акцентування якоїсь однієї фантастичної сторони образу чи предмета): 3) відсутність локалізації; 4) зовнішню форму епічної пози-

ції оповідача до описуваних подій.

Коли сплутування фантастичних оповідей з легендами і переказами в силу незначної кількості перших не внесло істотної плутанини в існуючу класифікацію, то відсутність чіткої диференціації самих легенд і переказів досі служить значною перешкодою в справі вивчення обох жанрів. У їх поділі пріоритет знову ж таки надається предметно-тематичному принципу, який не враковує ні історичного розвитку оповідань, ні особливостей вияву їхніх художніх функцій, які часом і визначають форму твору. Центром класифікації при цьому виступає персонаж. Але про одного й того ж героя можуть існувати й реалістичні (головна жанрова ознака переказу) і фантастичні (головна жанрова ознака легенди) розповіді.

Легендами при такому підході вважаються за тематичною ознакою лише твори релігійно-моралізаторського характеру. Таке тлумачення цього жанру донині є провідним у російській фольклористиці. Ще більша неясність з жанром легенди у білоруській народній творчості. Спираючись на російську класифікацію, де легенди — твори про Бога і святих, білоруські вчені доповнили цей ряд етіологічними сюжетами про фантастичне (але не божественне) походження різних природних явищ, видів флори і фауни.

У вітчизняну фольклористику термін «легенда» увій-

У вітчизняну фольклористику термін «легенда» увійшов з церковно-монастирського вжитку, як і в практику багатьох інших європейських країн. Але оскільки у нас протягом тривалого часу було намагання провести чітку грань між сюжетами релігійного і світського характеру, то тематичний підхід гарантував надійні критерії такої диференціації. Внаслідок цього термін «легенда» не отримав у вітчизняній фольклористиці свого розвит-

ку на основі художніх критеріїв.

Проте дуже легко встановити, що конфесіональні сюжети переважно мають фольклорну основу і генетично походять від космогонічних, есхатологічних, антропогенічних та етногенетичних міфів. Вони ж у багатьох нанавколишнього світу, а й побутують як фольклорні твори. Такими є, наприклад, сюжети про братів-близнюків, які, за етіологічним міфом північноамериканських племен індіанців, перетворилися в сонце і місяць 48, про чорного та білого птахів, котрі сотворили світ з річкового мулу 49. Релігійні нашарування увійшли в різні епохи майже в усі без винятку жанри розповідної прози. Христинський світогляд відбився навіть на таких творах, які в своїй першооснові не мали нічого спільного з релігією. Тому вторинність релігійних нашарувань у багатьох із них очевидна. До того ж ці ознаки не є стабільними: мотив про затонулі міста, наприклад, у кожному національному фольклорі побутує як у конфесіональній, так і світській інтерпретації, а отже, вони не повинні вважатися жанротворчими.

Акцентування уваги на конфесіональності при розв'язанні класифікаційних питань при сучасному підході до вивчення жанрів з позиції єдності їхнього змісту й

форми не дає поэтивних результатів. Відому російську дослідницю В. Соколову це призвело, наприклад, до змішування двох жанрів («легендарные предания») 50. Український термін «легенда» включає в це поняття

Український термін «легенда» включає в це поняття дещо ширший тематичний діапазон усних оповідань. Легендами тут прийнято вважати малосюжетні фантастичні оповідання історико-героїчного, міфологічного та апокрифічного змісту з обов'язковою установкою на вірогідність <sup>51</sup>.

Таким чином, більшість текстів, аналогічних російським переказам («преданиям»), на Україні відносяться до легенд 52. І в цьому є певний сенс. Від переказів вони відрізняються фантастичністю, наявністю подекуди міфологічного елемента, який виявляється як у самих образах, так і в специфіці композиційних прийомів (метаморфозі, антропоморфізації природних об'єктів і т. ін). У переважній більшості їм притаманні драматизм, стійкість сюжету. В них чіткіше, ніж у переказах, виражена структура образів, відчутніша завершеність сюжетних ліній

О. Афанасьев висловився свого часу про те, що на російських легендах відбилося двовір'я, тобто злиття поганських елементів з християнськими. За цією ознакою російська легенда (у традиційному розумінні цього терміну) багато в чому нагадує міфологічну оповідь («быличку» <sup>53</sup>). Різниця полягає лише в тому, на які вірування більшою мірою спираються ці оповідання. А щодо їхніх домінантних функцій, то вони спільні для обох видів: шляхом емоційної розповіді «довести, ствердити, підкріпити те чи інше вірування» <sup>54</sup>. Не випадково М. Кравцов розглядає «быличку» як вид легенди <sup>55</sup>. В. Гусев, не заперечуючи близькості «быличек» за своєрідністю осмислення дійсності з легендами, вважає, що не «быличка» є різновидом легенди, а навпаки, релігійна легенда може вважатися одним із різновидів міфологічного оповідання («былички») <sup>56</sup>.

Якщо виходити лише із кількісних характеристик, то таке підпорядкування у російській фольклористиці буде справедливим, бо меморати міфологічного характеру набагато перевершують тут кількість сюжетних творів конфесіонально-міфологічного характеру. Але ні одна з висловлюваних точок зору не здається нам можливо прийнятною ні для російської фольклористики, ні тим більше для перенесення її на ширший контекст, оскільки в жодній із них не враховується єдність змісту і форми, яку

становить будь-яке усне оповідання. Обидва типи оповідань значно різняться між собою вже хоч би тим, що «быличка» — завжди меморат, а легенда — фабулат. Близькі і за формою, і за змістом до легенд на релігійні теми фабулати міфологічного характеру, за якими в російській фольклористиці все більше і більше закріплюється назва «бывальщин». Вони, як і легенди, мають розвинений сюжет, фантастичне відношення до дійсності, пов'язані із надприродними персонажами. В українській фольклористиці їх і відносять до легенди, а саме до її міфологічного типу. Такий поділ склався тут історично і продиктований певними об'єктивними причинами. Чи не найголовніша із них та, що на Україні міфологічні оповідання сюжетного характеру переважають над меморатами з цієї ж теми. У російському фольклорі, навпаки, — незначний прошарок становлять «бывальщины», які і за змістом і за формою є російським аналогом українських міфологічних легенд.

Міфологічні оповідання особистого характеру на Україні зустрічаються значно рідше, ніж у російському фольклорі, тому питання їх класифікації в українській фольклористиці поки що не розроблене, і їх так само часто відносять до міфологічних легенд, як у російській класифікації денедавна «бывальщины» до «быличек».

В. Соколова чітко диференціює міфологічні оповіді («былички») від легенд на основі їхньої діахронії. «У переказах («преданиях) та міфологічних оповідях («быличках») різний час дії. В переказах завжди розповідається про минуле — порівняно недавне чи й дуже віддалене... У міфологічній оповіді йдеться про сьогоднішній день. Випадок, який у ній описується, міг трапитися недавно, вчора, сьогодні» <sup>57</sup>. Водночас, на думку вченої, серед новітніх записів переказів чимало персонажів, близьких до фантастичних образів міфологічних оповідей («быличек»). Причину подібної асиміляції В. Соколова вбачає у розковуванні форми переказу внаслідок зміни його функцій у суспільстві, в тому, що «переказ перестав бути основним джерелом інформації, а тому втратив свою жанрову специфіку» <sup>58</sup>.

Цілком погодитися з такою думкою важко. Безперечно, питома вага переказу як джерела забезпечення інформативно-мнемонічної функції суспільства в умовах НТР постійно падає. Але відомо також і те, що переказ, побудований за принципами реалізму, в умовах нестримного зростання історичної свідомості народу може вважатися ета-

лоном невразливостей і для інших епічних жанрів, бо міфологічна оповідь, наприклад, зазнає сьогодні втрат значно відчутніших. А справа тут, мабуть, у тому, що деякі марновірні меморати давно втратили зв'язок з оповідачем і перетворилися в «бывальщины» — фабулати, уподібнившись внаслідок цього до легенд нерелігійного характеру, за визначенням В. Соколової, — легендарних переказів («преданий легендарных»).

Якщо ж під переказами розуміти всю сукупність мотивів історико-героїчного плану, то вони й раніше не відзначалися особливою однорідністю. Поряд з реалістичними побутували й фантастичні елементи, які увійшли в народну прозу як органічна частина первісного світорозуміння. З поступовою утратою достовірності, вони мусили відсіватися, поступаючись перед реалістичними деталями. Переважна більшість сюжетів переказів героїчного плану, хоча й оповідає про порівняно недавні в епічному розумінні часи, але будувалися вони на попередній фольклорній традиції, витісняючи образи давніх «культурних» героїв-велетнів і замінюючи їх новими іменами. Подібно до того, як образи ворогів-половців були замінені у фольклорі татарами, так і образ богатиря-захисника міг цілком бути замінений образом історичного героя.

Можливо, лише тому про Разіна і Довбуша збереглися легенди, а про Пугачова й Кармелюка перекази, що оповідання про перших вписалися в легендарний мотив про рятівника, який переховується («о скрывающемся избавителе»), а про останніх примкнули до мотивів про справедливого хлопського царя, які використовуються переважно в переказах. Відносити ж усі ці оповідання до переказів лише тому, що їх персонажами виступають історичні особи, означало б ігнорувати їх художньо-історичний розвиток. Абсолютного розмежування легенд та переказів не гарантує ні типологічно-генеалогічний метод, на який покладалися надії в 60-х роках, ні якийсь інший.

Обидва жанри сформувалися на единій загальнофольклорній основі, причому до недавнього часу в силу однорідності своїх функцій і адекватності форми вони ні оповідачем, ні слухачем не усвідомлювалися як різні жанри. Більшість давніх мотивів є в них спільними, хоча в процесі тривалої трансформації і набули окремих специфічних рис. Незважаючи на те, що сюжетною основою для більшості із них служили якісь зовнішні імпульси, викликані життєвими проявами, їхній зміст у наступних поколіннях визначала вже фольклорна традиція, у річище якої вони

потрапляли в процесі свого побутування. Тому реальні події в легендах не відбиваються реально, а «оформляються через посередництво вже готових сюжетів і мотивів, що були своерідними стереотипами, які значною мірою визначали і структуру образів» <sup>59</sup>.

Оскільки визначальним фактором у структурі первісного світогляду була міфологія, ні один із давніх стереотипів не позбавлений міфологічних елементів. Водночас у реалістичних переказах ми часто не знаходимо щонайменших її слідів. Чи означає це, що реалістичні перекази є винятково пізнього походження?. Але як же тоді з переказами про аборигенів краю, котрі не тільки збереглися в усній традиції багатьох народів, а й увійшли в писемні джерела? Адже ні в кого не викликає сумнівів давність мотивів про переселення слов'ян з берегів Дунаю, розповідей про обрів та інших, засвідчених «Повістю временних літ». Чому ж у них не збереглося ні найменших слідів міфологічного світогляду слов'ян? На наш погляд, це можна пояснити лише тим, що під кінець першого тисячоліття у фольклорі вже існували дві різні тенденції відо-браження подій: реалістично-мнемонічна, що на той час, можливо, претендувала на певну науковість, і фантастична, котра відбивала в собі давні уявлення людини про навколишній світ та її мрії тро випадкове щастя, яке цей світ може піднести. Ці дві тенденції і мали утворити ту основу, навколо якої формувалися подальші мотиви легенд і переказів.

Було б помилково вважати, що ці жанри зберегли свою первісну форму. «Жанри, — писав В. Шкловський, — сти-каються, як крижини під час льодоходу, вони торосяться, тобто утворюють нові сполуки (з раніше існуючих єдностей). Все це результат нового переосмислення життя» 60. Щодо сучасного фольклорного процесу ці слова найбільшою мірою стосуються взаємодії легенд і переказів. Процес міжжанрової дифузії в них дуже відчутний, передусім у тих легендах та переказах, які об'єднані історичною темою. Між собою вони різняться лише наявністю чи відсутністю фантастики, і значно рідше — розгорнутої фабули. Стійкіші до подібного переосмислення міфологічні легендарні сюжети. Проте відсів недостовірного, хоча

й меншою мірою, поширюється й на них.

тих випадках, коли зредуковане в напрямі вірогідності оповідання в наступних «поколіннях» знову проявляє тенденцію до нарощування художнього потенціалу, відсіяні раніше фантастичні елементи можуть виявлятися

в ньому знову й знову. Цей процес добре відчутний у сучасному фольклорі, коли потреба в інформативній функції легенд відпала, а запити на вияв у ній естетичного начала значно зросли.

Переказам ця тенденція не властива, бо для цього вони ще занадто вірогідні. Через те, незважаючи на тяжіння до розгорнутого оповідального розвитку, їхня фантастична ампліфікація різко виходить за межі достовірного. Отже, якщо сучасне оповідання-фабулат виявляє хоча б якісь фантастичні риси, відносити його до переказів лише на тій основі, що в його сюжеті задіяні історичні образи чи зображені історичні події, було б помилкою вже тільки тому, що ретроспективність, тобто зверненість в минуле, тільки ще віддаленіше, не менше при-

таманна й легенді.

I. Франко, вбачаючи певну спільність між: а) оповіданнями про історичні події і місцевості; б) щоденними побутовими оповіданнями і новелами і в) місцевими переказами <sup>61</sup>, не виключав з їхнього розряду й усю демо-нологічну прозу, яку він відносив до міфів <sup>62</sup>. Сучасному дослідникові легко визначити: якщо перша й остання з виділених груп оповідань найближчі до переказів, то друга — оповіді («сказы»). Франко, очевидно, об'єднував їх на основі реалістичності. У цьому ж відношенні переказ ближчий до побутової оповіді, ніж до легенди. Вони розрізняються між собою найбільше тим, що події, про які оповідають перекази, мають загальновідомий характер, а тому не потребують посилання на очевидими характер, а тому не потребують посилання на очевидия. Водночас переказ — найчастіше хронікат або ембріональна форма фабулата, наявність розвиненої розповіді властива лише тим із них, в яких ім'я історичного героя чи потії с потработь посилання на оченици за потработь посилання на оченици за потработь дії є лише доповненням до традиційного легендарного сюжету. Такі оповідання і повинні вважатися леген-

Нерідко від основної меморативної форми відходить і оповідь, наближаючись до хроніката. Але хронікаль-ність— основна формотворча ознака переказу. Тому шлях від оповіді до переказу значно коротший, ніж від переказу до легенди.

Загубивши живий зв'язок з очевидцем, колишня оповідь часто втрачає і конкретний образ свого героя. Тому в реалістичних переказах персонажі не відзначаються ні чіткою окресленістю вчинків, ні тим більше якимись чисто зовнішніми якостями. У них ще багато загального, не опоетизованого народною фантазією матеріалу, який може виявитися лише в легенді, але для цього, крім бага-тьох інших щасливих обставин, епічний герой повинен повністю втратити зв'язок з героєм реальним і влитися у

традиційне сюжетне русло.

Тепер можна назвати й основні жанрові ознаки переказу. Виходячи із сказаного вище, такими ми вважаємо: 1) реалістичність (як у самій природі персонажів, так і в структурі мотивів); 2) зовнішню форму вияву епічної позиції, повну відсутність зв'язку з очевидцем на основі загальної значимості подій, відображених в оповіданні; 3) хронікат або ембріональну форму фабулата; 4) ознаку порівняно давнього часу; 5) відкриту форму сюжетного оформлення; 6) відсутність яскравих персонажів. Як бачимо, повну відповідність з легендою переказ виявляє лише в одному напрямі: обидва жанри мають зовнішню епічну позицію.

Визначивши основні жанрові особливості оповідань, які межують з легендою, можна підійти і до окреслення її самої. Що ж являє собою легенда не лише у загальних

рисах?

К. Чистов і С. Азбелєв відзначають її як усне оповідання, що побутуе як достовірна розповідь, а насправді грунтується на фантастичному вимислі. В. Зінов'єв вважає таке означення занадто широким, оскільки воно поширюється й на міфологічну оповідь («быличку») <sup>63</sup>. І в конкретному випадку він правий, адже окреслити жанр легенди лише двома критеріями, мабуть, неможливо. До того ж це означення поширюється не тільки на «быличку», а й на «бывальщину», яку К. Чистов вважає за окремий жанр <sup>64</sup>.

На нашу думку, для запропонованої дефініції бракує гла нашу думку, для запропонованої дефініці оракує таких суттєвих критеріїв, як фабульність і пряма чи по-середня вказівка на ознаку давнього часу. І те й інше робить реальним розмежування легенди з міфологічною оповіддю. Доповнене в такий спосіб трактування К. Чисоповіддю. Доповнене в такий спосто трактурання і стаки това і С. Азбелева із зазначенням тематичного характеру оповідання, внесеному в розробку дефініції українською фольклористикою, могло б мати приблизно такий вигляд: легенда — це односюжетне фабульне оповідання міфологічного, історико-героїчного та апокрифічного змісту, що побутує як достовірна розповідь про далеке минуле, але фактично грунтується на фантастичному вимислі.

Означення не може охопити всі без винятку рухомі сторони тексту. Неможливо передбачити дослівно всі із них і в переліку основних критеріїв. Тому ми назвемо

лише найважливіші для диференціації жанру: 1) фанлише наиважливіші для диференціації жанру: 1) фантастичність; 2) фабульність, що включає послідовність викладу подій та традиційність форм сюжету; 3) ретроспективність, ознака давнього часу описуваних подій; 4) зовнішня форма епічної позиції; 5) драматизм змісту; 6) яскравий вияв причиново-наслідкових зв'язків, які переважно випливають з давніх уявлень про навколишній світ; 7) наявність чітко виражених персонажів. Наведений комплекс характеристик робить можливим розрізнення легенди серед інших епічних жанрів, але слід зауважити, що всі ці риси притаманні і російській «бы-вальщине». При визначенні жанрових меж за комплексом критеріїв, а не за якимось одним із них, вона, без сумніву, відійшла б до легенд.

В українському фольклорі традиційно розрізняють три жанрові різновиди легенд: міфологічні, героїчні й апо-

крифічні.

До міфологічних легенд, як правило, відносять твори сюжетного характеру, засновані на давніх дохристиянських уявленнях, які з часом втратили свою світоглядну основу і набули чисто символічного художнього значення. Це найдавніший з усіх видів легенд. Іх виникнення пов'язується з нижчим ступенем варварства, коли тільки почали розвиватися вищі якості людини й активно запрацювала її уява. Значна частина образів і мотивів цих оповідок є спільним набутком багатьох народів. Визначаючи міфологічні легенди як «оповідання міфічні», І. Франко писав, що «для питомої праслов'янської чи праруської дохристиянської міфології в них знайдеться дуже небагато матеріалу; може бути, що якесь зерно такої міфолології в них і є, та не треба забувати, що воно виросло на буйній ниві міжнародної середньовічної, варварсько-християнсько-сектярської міфології, і вилущити наше питомо національне зерно з тих чужих шкаралуп часто буває майже зовсім неможливо» 65

Персонажами міфологічних легенд поряд з реальними героями виступають чудодойні добрі і злі духи, підземні господарі надр і охоронці скарбів, лісовики, водяники, русалки, упирі, чаклуни, чарівники, знахарі і т. ін. Своїми персонажами міфологічна легенда помітно вирізняється серед інших жанрових різновидів. Проте демонічність образів в українському фольклорі не вважається жанровою домінантою. Не менш своєрідна і поетика цих легенд. Вона відзначається сміливістю композиційних вирішень, викінченістю гармонійного поєднання людини з природою,

втілюваною в художні образи її антропоморфізованих чудодійних сил, простою формою реалізації головної ідеї та

народних морально-етичних принципів.

Героїчні легенди тісно пов'язані з історичним минулим народу. В них у народно-художній інтерпретації подається вичерпна характеристика ставлення народних мас до певних історичних подій. За часом виникнення вони найчастіше бувають пізнішими, ніж міфологічні легенди, тому відтворюють навколишній світ набагато реалістичніше. Проте залишки міфологічної свідомості увійшли і в ці оповідання. Передусім вони відбились на природі фантастики героїчних легенд. Загалом у них є багато такого, що має пряме відношення до конкретних осіб і подій.

У російській фольклористиці значна частина оповідань, що своєю структурою нагадують українські міфологічні легенди, означається терміном «історичні перекази» («ислегенди, означається терміном «кторичні персказн» («по торические предания»). При цьому вочевидь ігнорується художній бік оповідання, не враховується, наскільки фольклорний образ віддалений від реального героя, яке місце в оповіданні належить художньому вимислу. Ті ж місце в оповіданні належить художньому вимислу. дослідники, які враховують і ці критерії, серед російських фольклорних сюжетів на історичну тему неодмінно знахо-дять зразки, при класифікуванні яких неможливо обі-йтись без поняття «легенда». К. Чистов вбачає ознаки цього жанру серед соціально-утопічних сюжетів про історичних осіб 66. Л. Бараг усі фантастичні сюжетні оповідання історико-героїчного характеру вважає за доцільне позначити подвійною номінацією «переказ-легенда» («пре-

дание-легенда») 67.

Апокрифічні легенди хоч і взаємодіють з міфологічними та героїчними сюжетами, але в контексті традиційних слов'янських мотивів у сучасному українському фольклорі стоять відокремлено. Запозичені через посередництво Болгарії з візантійських джерел або зароджені самостійно під їхнім впливом, вони хоч і набули в нашому фольклорі деяких специфічно національних рис, проте стійкою його частиною так і не стали. В останні десятиліття цей жанровий різновид взагалі став непродуктивним, тому деякі з його зразків позначені слідами контамінації з міфологічними та героїчними легендами: інша, незначна, частина отримала анекдотичне забарвлення, щодо будьякого з традиційних видів неказкової прози це є першою ознакою занепаду. В сучасному живому фольклорному процесі побутування апокрифічних легенд обмежене. Значно краще представлені вони у літературі. Проте за кіль-

кістю зафіксованих сюжетів і мотивів цей різновид поступається і перед міфологічною і перед героїчною легендами. Відома українська дослідниця Г. Сухобрус, яка фактично заклала основи існуючої й нині на Україні класифікації усної неказкової прози, наслідуючи російську класифікацію, що має у своєму складі й «топонимические предания», в окрему групу виділяла ономатологічні легенди <sup>68</sup>

На думку іншого відомого вченого О. Дея, весь легендарний матеріал залежно від змісту й походження можна поділити на міфологічні, антропоморфічні, апокрифічні, топонімічні, історично-героїчні, соціально-побутові та інші легенди. Принагідно дослідник зазначив, що «нерідко одна і та ж легенда містить у собі подвійну чи потрійну одна і та ж легенда містить у соої подвінну за потрінну інформацію» 69. Саме ця подвійність чи потрійність, на наш погляд, і дає змогу охопити всю сукупність легенд лише трьома назвами. Антропоморфічні сюжети завжди бувають чи міфологічними, чи апокрифічними; соціально-утопічні— чи героїчними чи апокрифічними; соціальнопобутові мають своє представництво серед усіх трьох основних тематичних груп, топонімічні залежно від характеру викладу теж можуть належати до будь-якого з основних видів. Більш глибоке рубрикування якщо й потрібне, то лише на рівні мотиву чи групи мотивів, але не для

означення жанрових різновидів.

Із змінами у суспільній свідомості змінюються і домінантні функції легенд. Так, останнім часом їхня інформативно-пізнавальна функція все частіше поступається перед художньою. Це сприяє збагаченню легенди мотивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивативно-пізнавальна потивнавальна потивна пот ми і виражальними засобами інших жанрів. Трансформуючись у напрямі нарощення художнього потенціалу, вона наближається до казки, посилюючи дидактичні моменти, може перетворитись у легенду-притчу. Особливо легко контамінуються з казками легенди із зооботаноморфними образами. Сприятливий грунт для цього вони знаходять у казках про тварин. Так утворюються легенди-- складні міжжанрові сполуки, що мають ознаки казки — складні міжжанрові сполуки, що мають ознаки обох жанрів («Два пташині царі», «Каня», «Чому пес живе коло людини», «Отровниця — песся вишня») 70. Позначені значним етіологізмом, характерним для легенд і неприродним для казок, згадані сюжети поряд з цим використовують і казкові мотиви про звірині віча, розв'язання представниками різних зоологічних видів своїх супере-<mark>чок,</mark> які набули етіологічного значення, бо нібито знайшли втілення у звичках цих тварин.

### 2. Два види українських міфологічних оповідань

Міфологічна легенда є одним із найархаїчніших різновидів давнього жанру. Найвіддаленіші від нас у часовому плані її мотиви й образи зародились у далекому мину-

Проте все, що стосується окремих мотивів, хтозна, чи можна поширити на сучасний жанр міфологічної легенди загалом, адже як жанр він теж складався історично. Розвиток міфологічних сюжетів на основі окремих меморатів переконливо продемонстрував відомий фінський учений Лаурі Хонко 71. Пильної уваги у галузі вивчення історичного розвитку епічних жанрів заслуговують оригінальні творчі пошуки Є. Мелетинського 72. Дослідник торкається і деяких проблем еволюції міфологічних мотивів. Так, можливою праформою казки (праказки) він вважав міфологізований забобонний меморат («быличку»).

У 50-60-х роках українська міфологічна легенда розглядалась майже як еквівалент російської «былички». І на той час для таких паралелей були підстави, адже визначальною жанровою ознакою вважались тема, персонаж, а персонажні системи обох жанрів дуже подібні між собою. Не бралося до уваги відношення оповідача до своєї оповіді. Певна закономірність була і в тому, що на Україні ці оповідання називалися легендами — тут вони частіше побутували у формі фабулата чи хроніката, тоді як в Росії, за винятком південних областей, переважну біль-

шість міфологічних оповідань становили меморати. Останнім часом російська фольклористика вже зробила крок у диференціації оповідок з власного життя та сюжетних оповідей міфологічного характеру, закріпивши за останніми назву «бывальщины». Оскільки українська фольклористика досі грунтовним вивченням марновірних оповідань не займалась, то й наявність серед них двох розбіжних за жанровими ознаками видів тут все ще залишається

неузаконеною.

З текстів міфологічних оповідань випливає, що не всі вони пройшли однаковий шлях розвитку. В українському фольклорі поряд з міфологічними легендами, оповіданнями, що мають певний сюжет, збереглося чимало марновірних оповідань-меморатів, які не стали традиційними. А термін «легенда» сприймається як щось традиційне, що має певну композицію, сюжет. У міфологічних меморатах сюжет найчастіше відсутній, події в них також багато в чому непередбачувані, оскільки залежать від імпровізації

оповідача-очевидця. За критерієм епічної позиції такі оповідання ближчі до реалістичних оповідей («сказов»). Оповідач у них нерідко виступає і одним з персонажів. Якщо ж розповідь ведеться від третьої особи, то в таких випадках у ній завжди є посилання на очевидця. Без цього меморат не меморат.

Від більшості оповідей-бувальщин («сказов») міфологічні меморати відрізняються лише тим, що основним об'єктом оповідання в них служать вигадані, реально не існуючі персонажі, а в деяких навіть не персонаж, а власне те, що ним видалось, оскільки сам він найчастіше залишається невидимим і вгадується лише за приписуваними йому в народних повір'ях діями. Головним у такому опо-

віданні завжди є образ людського страху.

Центром марновірного оповідання-мемората служить його персонаж. Оповідач-«очевидець» не підозрює його надуманості, інакше немислимою була б і сама поява оповідки. Проте, якщо у свідомості творця, його уяві фантастичні образи мали той самий статус, що й реально існуючі персонажі, то чи доцільно відокремлювати оповідання, в які вони входять, від оповідей-бувальщин. На нашу думку, доцільніше, і це було б закономірніше з історичного боку, вважати їх найдавнішим різновидом народного оповідання уточнивши при цьому означенням «мі-фологічне» — міфологічна оповідь («мифологический

Постійно видозмінюючись і розвиваючись, в міру віддалення від «очевидця» міфологічні оповіді мають здатність довільно групуватися між собою і часом утворюють сюжетну оповідку. Із набуттям фабульності емоційновиражальний центр такого оповідання пересувається на сюжет. Часом за таких обставин, там, де сюжет розповіді сам становить художню цінність, при його подальшій передачі міфологічні образи можуть випадати зовсім або ж

піддаватися значній контамінації.

Наприклад, у легенді «Гуковиця» (див. додаток), записаній у наші дні, нема жодного міфологічного персонажа, вірування. Її сюжет пов'язаний із загибеллю людей, причиною якої стала злива. З тексту важко зрозуміти, що саме — лісове відлуння чи якийсь міфологічний персонаж заманив молодят у баговиння. Згадується лише, що відгукнулося щось з другого боку болота, кинулися вони одне одному назустріч і загинули в болотяній твані.

Часовий резонант про відлунюючі й нині у грозові ночі голоси загиблих чоловіка й дружини, фабульність, узагаль-

3\*

неність змісту не полишають ні найменших сумнівів, що

даний текст слід відносити до легенд. У типологічно близьких до нього оповіданнях винуватцем подібної загибелі людей завжди виступає лісовик («леший») або ж трансформований із нього чорт, що заманює подорожнього жіночим (чоловіка), чоловічим (жін-

ку), а іноді й баранячим голосом 73.

У міфологічній легенді нема нічого такого, що б не буо мифологічній легенді нема нічого такого, що о не було зумовлене рядом попередніх дій сюжетної колізії. Ця сюжетна особливість, мабуть, теж бере витоки з побутування примітивних народних повір'їв. Порушення табу служить першопоштовхом для виникнення сюжету про наслідки цього порушення 74.

Причиною трагічної розв'язки сюжету в легенді «Гуковиця» могли на певних ступенях її розвитку служити такі традиційні особливості полісуна, як неприйняття нічної

роботи, шуму в лісі.

Отже, «цементуючий» центр міфологічної оповіді («былички») теж, виявляеться, при переході в інші форми може бути досить рухомим. То ж чи варто ставити у класифікаційних питаннях саме на нього?

Основним, чим ці жанри різняться між собою, є форма

вияву їхньої епічної позиції. Для легенд вона зовнішня, а для міфологічних оповідей— внутрішня.
Поштовхом до виникнення міфологічної оповіді служить повір'я. Одне з почесних місць належить йому і в структурі самого оповідання, яке намагається всім своїм змістом підтвердити і його, і забобонно-дидактичні цілі.

У міфологічній легенді повір'я не служить настільки важливим композиційним елементом, бо вона побутує не

завдяки віруванню, а всупереч йому. Таким чином, якщо міфологічна оповідь має яскраво виражене релігійно-забобонне відношення до дійсності, то в міфологічній легенді вже чітко виявлені ознаки несвідомо-художнього відношення до неї <sup>75</sup>. Завдяки перенесенню акценту на художній бік оповідання у легенді нове емоційне забарвлення отримали і явища, описувані її попередницею— міфологічною оповіддю. Там, де оповідь («быличка») лякає своїми надприродними істотами, застерігає від зустрічі з ними, міфологічна легенда дає змогу милуватися їхньою красою, доброзичливістю, справедливістю, симпатією до знедолених. Міфологічні риси в таких випадках, на відміну від меморатних оповідань, висту-пають уже не як момент світогляду, а як художній засіб, котрий втілює фантастичність змісту.

Міфологічний меморат завжди індивідуалізованіший від легенди з аналогічними образами. У ньому багато другорядних деталей, які не мають прямого відношення до змісту. В легенді ж усе підпорядковане сюжету. В інтерпретації посереднього виконавця така легенда швидше нагадуватиме схему сюжету, ніж сам сюжет, але навіть і в схемі, яка може складатися всього з кількох речень, основні точки опори сюжетної побудови будуть добре відчутні. У цьому легко переконатися на одному з варіантів легенди «Зозуля» 76.

Оповідання надзвичайно лаконічне, основні точки сюжету дуже виразні: а) хвороба матері; б) хвора мати просить води, але діти не чують; в) мати перетворюється в зозулю і вилітає у відчинене вікно; г) діти, набравши в кварту води, доганяють матір, пропонують їй напитись, але ображена мати-зозуля не хоче вернутись; д) зозуля

кує в тузі за дітьми.

У легенді нема нічого зайвого, все підпорядковане сюжету, провідній ідеї. В оповідях-меморатах подібне явище — рідкість. Все-таки в них рідко обходиться без другорядних деталей. Вони служать для вираження настрою оповідача в момент зустрічі з надприродною істотою для часово-просторової прив'язки, посилання на інших очевид-

ців, з ким траплялося щось подібне.

Для достовірності міфологічної легенди посилання на очевидців не обов'язкове, воно передається як щось загальновідоме, а отже, гідне уваги. Переважаючі художньоінформативні запити слухача до її сприймання прощають оповідачеві упущення деяких конкретизуючих даних. Проте і в легендах часом зустрічаються рядові імена та прізвища, нічим не підтверджені назви населених пунктів. Людей з такими іменами в місцях, про які розповідає легенда, найчастіше не пам'ятають. Вони, мабуть, наводяться оповідачами з розрахунку на те, що прив'язка сюжету до певних просторово-часових оріентирів сприятиме посиленню вірогідності. Цей прийом легенда успад-

кувала від міфологічної оповіді. Міфологічна оповідь через свою індивідуальність не є стійкою сполукою ні текстово, ні композиційно. Не вилившись у традиційне русло, не збагатившись цікавими елементами, вона рідко здатна пережити свого творця.

Характерною рисою міфологічної легенди порівняно з однотипним різновидом оповіді є її ретроспективність. Для оповіді-мемората це далеко не обов'язкова, а іноді й зайва ознака, оскільки цей жанр виступає недавнім спогадом.

Наведені вище розбіжності переконливо свідчать про необхідність розрізнення в українському фольклорі двох видів міфологічної прози: міфологічної легенди як сукупності оповідань-фабулатів, звернених в минуле, з традиційними загальновідомими персонажами, які поряд з іншими акумулюють у собі й естетичну функцію, та міфологічної оповіді-мемората, оповідання про порівняно свіжі враження від уявної зустрічі з надприродними істотами і явищами природи.

1 Українська народна поетична творчість. К., 1958. Т. 1. С. 401. 2 Азбелев С. Н. Отражение действительности в преданиях, легендах, сказаниях. Минск, 1974. С. 99. 3 Чистов К. В. К вопросу о принципах классификации жанров устной народной прозы. М., 1964. С. 3. 4 Christiansen R. The Migratory Legends // FFC. 175, Helsinki, 1958; Simonsuuri L. Typen und Motivverzeichnis der finischen Sagen // FFC. 182. Helsinki, 1961. 5 Чистов К. В. К вопросу о принципах классификации жанров устной народной прозы. С. 1. 6 Бараг Л. Г., Березовский И. П., Кабашников К. П., Новиков Н. В. Сравнительный указатель сюжетов: Восточнославянская сказка. Л., 1979; Указатель сюжетов Восточнославянская сказка. Л., 1979; Указатель сюжетов русских быличек и бывальщин о мифологических персонажах/ Померанцева Э. В. Мифологические персонажах // Померанцева Э. В. Мифологические персонажах // Померанцева Э. В. Мифологические народное творчество. М., 1983. С. 289—290. 8 Мишании С. В. Усні народні оповідання. К., 1986. С. 262. 9 Див.: Пропл. В. Я. Исторические корни волшебной сказки. Л., 1946; його ж. Морфология сказки. М., 1969. 10 Зиновова В. П. Быличка как жанр фольклора и ее исторические судьбы: Автореф, дис. ... канд. филол. наук. Саратов, 1975. 11 Горький М. Разрушение личности // Собр. соч.: В 30 т. М., 1959. С. 12 Фольклор как искусство слова / Под ред. Кравцова Н. И. М., 1969. С. 6. 13 Азбелев С. Н. Отражение действительности в преданиях, ле-

12 фольклор как искусство слова / Под ред. Кравцова Н. И. М., 1969. С. 6.

13 Азбелев С. Н. Отражение действительности в преданиях, летендах, сказаниях // Прозанческие жанры фольклора народов СССР. Минск, 1974. С. 96—97.

14 Пропп В. Я. Фольклор и действительность. М., 1976. С. 115.

15 Чистов К. В. К вопросу о принципах классификации жанров устной народиой прозы. С. 5—6.

16 Рошиляну Н. Траднционные формулы сказки. М., 1974. С. 37—38.

17 Аникин В. П. Русская народная сказка. М., 1959. С. 10.

18 Богатырев П. Г. Магические действия, обряды и верования Закарпатья // Богатырев П. Г. Вопросы теории народного искусства. М., 1971. С. 288.

19 Пропп В. Я. Русская сказка. Л., 1984. С. 40.

20 Про полоза в ньому говориться: «Там, де пройде полоз, земля горить; він руйнує ліси. Полоз свище». Див.: Богатырев П. Г. Магические действия, обряды и верования Закарпатья // Вопросы теории народного искусства. М., 1971. С. 233. (Французькою мовою наведена стаття була видрукована у 1928 р.).

<sup>21</sup> Sydow C. Kategorien der Prosalvolksdichtung // Volkskundliche Gaben John Meier zum 70. Geburgstage gebracht. Berlin; Leipzig, 1934. S. 253—268.

22 Соколова В. К. Изображение действительности в разных фольк-лорных жанрах // Русский фольклор (далі — РФ). Л., 1981. Т. 20.

28 Там же. С. 8.
29 Там же.
30 Там же.
30 Там же.
31 Чистов К. В. Прозаические жанры в системе фольклора // Прозаические жанры фольклора народов СССР. Минск, 1974. С. 21—23.
32 Там же. С. 23.
33 Леонова Т. Г. Взаимодействие художественных традиций в разных жанрах славянского фольклора // Эпическое творчество народов Снбири. Улан-Удэ, 1973. С. 92—93.
34 Мишанич С. В. Усні народні оповідання. К., 1986.
35 формальність локальної прикріпленості насамперед полягае в тому, що на основі загальновідомої епічної традиції, на якій грунтусться твір, локалізація робиться до місця його побутування.
36 Мишанич С. В. Біля джерел народної прози// Народні оповідання. К., 1983. С. 21.
37 Там же. С. 21—22.
38 Українські народні казки, легенди, анекдоти / За ред. Попова П. М. С. 232.
39 Там же.
40 Малорусские народные предания и рассказы / Свод Михаила Драгоманова К., 1876. С. 78.
41 Кравцов Н. И. Жанровая система фольклора. С. 25.
42 Малорусские народные предания и рассказы / Свод Драгоманова Михаила. С. 224; Українські народні казки, легенди, анекдоти / За ред. Попова П. М., К., 1955. С. 227.
43 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. Ужгород, 1972. С. 29.
44 Малорусские народные предания и рассказы / Свод Драгома-

45 Легенди нашого краю, о кор. См., — С. 29. 44 Малорусские народные предания и рассказы / Свод Драгоманова Миханла. С. 78, 229—230, 415—420. 45 Там же. С. 78. 46 Там же. С. 79. 47 Тутковский П. А. Озеро Свитязь и народные предания о нем (далее — Озеро Святязь...) // Киевская старина. 1901. № 72. Кн. 3. (документы, известия и заметки). С. 149. 49 Шахнович М. И. Первобытная мифология и философия. Л., 1971. С. 193.

<sup>49</sup> Пахнович м. п. 145рествення 1971. С. 193.
 <sup>49</sup> Гуревич И. С. Космогонические представления у населения Оленского района // Сов. этнография. 1948. № 3. С. 124—131.
 <sup>50</sup> Соколова В. К. Русские исторические предания. М., 1970. С. 273.

51 Дунаевська Л. Ф. Легенди та перекази // Українська народнопоетична творчість / За ред. Грицая М. С. К., 1983. С. 243.

32 Про правомірність подібного підходу і традицій вживання терміну «легенда» в країнах зарубіжної Європи див.: Чистов К. Русские социально-утопические легенды. С. 5—6.

43 І. Франко назявав подібні твори міфічними оповіданнями. Але
навіть на ті часи пятома вата меморатів серед таких оповідань була
вже незпачною. Форму мемората має російська «быличка». В українскій фольклорнстнці за оповіданнями з особистого життя закріпився
термін «оповідь» (рос. «сказ»). Тому відповідником російського терміну «быличка» може бути назва «міфологічна оповідь».

48 Померанцева Э. В. Жапровые особенности русских быличек //
Р. Ф. Л., 1972. Т. 13. С. 287.

58 Кравцов Н. И. Жанровая система русского фольклора // Кравцов Н. И., Лазутин С. Г. Русское устное народное творчество. М.,
1983. С. 24.

58 Гусев В. Е. Эстетика фольклора. Л., 1967.

57 Соколова В. К. Изображение действительности в разных фольклорных жанрах // РФ. Л., 1981. Т. 20. С. 43.

58 Соколова В. К. Взаимодействие преданий с другими фольклорными жанрам // Прозвические жанры фольклора народов СССР.
Минск, 1974. С. 127.

58 Соколова В. К. Об этнографияя. М., 1984. С. 132.

59 Шкловский В. Б. Повести в прозе. М., 1966. Т. 2. С. 266—267.

50 Шкловский В. Б. Повести в прозе. М., 1966. Т. 2. С. 266—267.

50 Шкловский В. Б. Повести в прозе. М., 1967. Т. 2. С. 266—267.

50 Цкловский В. Б. Повести в прозе. М., 1967. Т. 2. С. 266—267.

50 Дранко І. Передмова до «Галицьких народних казок» // Виобрані статті про народну творчість. К., 1955. С. 18.

50 Чистов К. В. К вопросу о принципах классификации жанров
устной народной прозы. С. 10.

50 Франко І. Передмова до «Галицьких народних казок» // Франко
10 Нан. Вябрані статті про народну творчість. К., 1955. С. 18.

60 Чистов К. В. Русские социально-утопические легенды. М., 1967.

61 Бараг Л. Г. Народные сказки, легенды и предания Башкири.
Уфа, 1967. С. 22.

62 Усна народна творчість. К., 1958. Т. 2.

99 Дей О. І. Легенди та перекази // Легенди та перекази. К., 1980. С. 9.

10 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. Ужгород, 1972. С. 12—14, 17.

11 Нопко L. Geisterglaube in Ingermanland. В. 1 // FFC. 1965. N 185.

12 Мелетинский Е. М. О генезисе и путях дифференциации эпических жапров // .РФ. М.; Л., 1960. Т. 5. С. 81—101.

13 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках. Харьков, 1893. С. 32.

14 Указатель сюжетов русских быличек и бывальщин о мифологических персонажах / Сост. Айвазян С. при уч. Якимовой О. // Померанцева Э. Мифологические персонажи в русском фольклоре. С. 162—192.

15 Докладніше про несвідомо-художне відношення фольклору до дійсності двя: Аникия В. П. Художественное творчество в жанрах несказочной прозы // РФ. Л. 1972. Т. 13. С. 6—19.

16 Запис 1983 р. у с. Стобихав Камінь-Каширського району Волинської області від С. Ф. Гривинець (1905 р. н.).

# **Posgin** gpyruú

**YKPAÏHCbKA** ΜΙΦΟΛΟΓΙΥΗΑ ΛΕΓΕΗΔΑ В ЇЇ ІСТОРИЧНОМУ ТА ІДЕЙНО ХУДОЖНЬ



Питання про історичний та ідейно-художній розвиток мотивів, образів, жанрів існує у вітчизняній фольклористиці стільки ж, скільки існує вона сама. До певної міри його торкаються у своїх працях майже всі дослідники фольклору. Із сучасних східнослов'янських фольклористів принцип історизму пайбільш витриманий в роботах С. Азбелєва, В. Гусєва, В. Жирмунського, Є. Мелетинського, Е. Померанцевої, В. Проппа, В. Соколової, К. Чистова І. І хоч їхні висновки переважно стосуються російського фольклору, вони з певними поправками на національну специфіку служать міцним фундаментом і для вивчення української міфологічної легенди.

Для реконструкції шляхів історичного розвитку жанру досить важливим є питання, що становить собою міфологічна легенда: вид мистецтва чи галузь давніх люд-

ських знань?

М. Кравцов писав, що фольклор «піддається загальним законам мистецтва, для всіх видів якого критерії... мають бути однаковими» <sup>2</sup>. Подібної думки дотримувалися і відомі російські вчені С. Азбелев та В. Анікіп. Проте для будь-якого виду мистецтва характерне домінування в ньому естетичних функцій. Водночас словесна творчість на ранніх етапах розвитку мала й практичні функції, провідними серед яких були обрядово-ритуальні, соціальноорганізаційні, виробничі та ін. <sup>3</sup> Ш. Гусейнов вважав, що у фольклорі часів формування міфологічного епосу практичні функції павіть переважали <sup>4</sup>. Повною мірою це стосується й міфологічної легенди. У сучасному оформленні вона відобразила перехід від вірування до народної художньої прози, але ще в недалекому минулому оповідання, котрі за формою передували їй, поряд з естетичними переслідували й практичні цілі, головні з яких полягали у застереженні людини від можливої зустрічі з потойбіч-

ними силами природи. Тому ключ до розуміння міфологічної легенди — в її історичному минулому. У його відновленні існує багато труднощів. Передусім «у більшості випадків неможливо відповісти на питання, до якого часу належить той чи інший твір за своїм походженням і який шлях побутування, змінювання він пройшов» 5. Безсумпівно ясно лише те, що генеза міфологічної легенди бере початок від первісного світосприймання. Тому на його особливостях ми зупинимося докладніше.

#### 1. Історичні передумови виникнення міфологічних образів і мотивів

Традиційна неказкова проза дуже чутливо реагує на загальний рівень свідомості народних мас. Будь-які помітні зміни у свідомості призводять до нівелювання фольклорних мотивів. Водночає ні один із нових мотивів не створюється без урахування історичного досвіду народу, втіленого в епічній традиції. Кожне нове покоління оповідачів спирається на все краще, створене попередниками. Таким чином, у заново створювані оповідання мимоволі входять і відгомони давно минулих епох. Вони виявляються у структурі мотивів, сюжеті, поетичних засобах, що по-ходять від давнього світогляду, а найбільше— в обра-зах. Найпростіші з них створювалися ще десь на рівні людської підевідомості, коли існування міфологічного образу цілком залежало від людського страху перед силами природи. Найдавніші оповідки про природу і суспільство з властивим для них способом побудови художнього образу — невиділенням людиною себе з природи — А. Ані-сімов відносив до пізньопалеолітичної епохи <sup>6</sup>. Наступні покоління оповідачів могли лише шліфувати вже сформований образ, проте ні в якому разі не зміновати його загалом. У цьому легко переконатися, виходячи з того, що в структурі багатьох із них, записаних вже в останні півтораєта років, досі чітко простежуються сліди таких давніх вірувань, як тотемізм, анімізм, культ предків. Власне на цих віруваннях і тримається величезна будова демонологічних персонажів.

Первісна людина була пригнічена впливом зовнішніх факторів, труднощами боротьби з природою. Щоб вистояти у цій борні, інстинкт самозбереження розвинув у ній дві творчі сили: пізнання й уяву. Проте, оскільки людське пізнання ніколи не було і не може бути вичерпним, по-

ряд з позитивним досвідом люди «впустили в свої голови й чимало хибних думок» 7. Окремі з пих знайшли відбиток у міфологічних образах та мотивах. Але, як свідчить індійська народна мудрість, якби були наглухо зачинені двері перед всіма хибними думками, то в свідомість лю-

дей ніколи б не змогла увійти й істина.

Зрозуміло, що первісні оповідання про природу мусили бути й міфологічними, бо в той період, коли інстинктивна людина, дикун не виділяв себе із природи, не визнавав себе її особливим феноменом, він не міг мислити інакше, ніж наділити навколишній світ власними якостями і звичками. Тому в його уяві птахи і звірі можуть перевтілюватися людьми, розмовляти людським голосом, творити добро і зло, створювати те, що не під силу навіть людині. Такими постають персонажі оповідань, викликаних до життя світоглядом, визначеним у сучасній науці як міфологічний світогляд в, або просто міфоло-

Міфологія неоднорідна. В неї увійшли погляди, які побутували в різні часи на різних територіях. В процесі етнокультурних взаємовпливів, у зв'язку з спільністю історичного розвитку народів вони стали набутком багатьох націй і народностей. Проте інтернаціональний характер міфології не завадив виділенню в кожному національному фольклорі специфічних особливостей, побутуванню липе йому властивих типів і образів. Усі ці відхилення дикту-валися своерідністю життєвих засад того чи іншого на-

роду. У слов'ян не існувало рабовласницької формації. Може саме тому в їхній культурній скарбниці не збереглося самс тому в тапа культурна скаронаці не зоереглося обільш-менш помітних слідів так званої «вищої міфології» — системи міфів про взаємостосунки богів-володарів. Іх слов'янам заміняли більш земні, позбавлені ореолу святості духи полів, лісів, вод — персонажі «нижчої міфології» і нечисленні божества солярного культу, теж дуже демократичні за своїм змістом. Вони й служили в уявленнях наших далеких предків формою моделювання природних та людських зв'язків. Але ця проста й доступна навіть первісній людині галузь відображення навколишнього світу пройшла тривалий шлях розвитку.

Ще в середині минулого століття Д. Шеппінг поділив усю слов'янську міфологію залежно від ступеня її розвитку на три епохи: 1)— епоху духів; 2) епоху божеств природи; 3) епоху богів-кумирів 10. Трьохступінчасту схему розвитку давньослов'янської релігії вже в наші дні за-

пропонував Б. Рибаков. У перший ряд він поставив ані-- «віру в лісових, водяних і болотяних духів». За ним іде культ божеств родючості і, нарешті, — дружинний культ божества грози і війни <sup>11</sup>. Проте, як справедливо вважає С. Токарєв, ця схема потребує доопрацювання <sup>12</sup>. Багато в чому відрізняється від двох попередніх схема, запропонована М. Шахновичем. Він вважав, що «релігія в докласовому суспільстві пройшла три основні стадії: 1) релігія ранньородового суспільства — тотемізм — фантастичне відображення кровноспоріднених і виробничих зв'язків у вигляді тотема (міфологічного «предка» роду); 2) релігія розвинутого роду — культ духів предків; 3) релігія племені — культ природи і стихій, що виник з появою землеробства й скотарства й перетворився в племінний політеїзм (багатобожжя)» <sup>13</sup>.

Важко повністю погодитися і з М. Шахновичем. У його схемі відчувається прагнення простежити логічну послідовність і пряму спадкоємність у розвитку поглядів, пов'язаних з ушануванням роду. При цьому не враховується те, що тотемізм — культ матріархального роду, зумовлений переважанням мисливського способу ведення господарства, а культ предків — якісно новий, хоч і з деякими регенерованими елементами тотемізму, культ патріархального суспільства, зумовленого переходом від мисливства і збиральництва до землеробства, де провідною виробництві матеріальних благ була вже роль чоловіка. у вирооницты материальна слад судется и поклоніння Між цими двома дуже схожими за об'єктами поклоніння та різними за господарською семантикою культами в історичному ланцюжку їх розвитку мусив бути ще один перехідний, який би відбивав і зміну економічних формацій. Таким міг бути анімізм — культ духів природи.

Різноманітні міфологічно-релігійні культи стали грунтом для формування таких фольклорних образів, як водяник, лісовик, домовик, русалка, мавка, полудниця, вовкулака, чаклун, чарівник, ворожбит, духи-господарі, персоніфікації хвороб тощо. Завдання полягає лише в тому, щоб з уцілілих уламків, а іноді й досить добре збережених і довершених у художньому відношенні речей уста-новити сліди тих чи інших вірувань і на їхній основі виявити, що послужило першопоштовхом образу чи мотиву, а вже тоді по можливості простежити, реконструю-

вати і весь шлях його розвитку.

Добре відчутні в міфологічних легендах сліди одного з найдавніших вірувань — тотемізму. Виник він, як вважає А. Золотарьов, «на грунті примітивного мисливськозбиральницького палеоліту» і був первісною формою ре-лігійного усвідомлення родинних стосунків <sup>14</sup>. Головне у світогляді, породженому тотемізмом, — вбачання кровного споріднення між окремою родовою групою людей і певпим тваринпим чи рослинним видом. Іспування подібних поглядів на природу, викликане примітивним господарюванням первісних мисливців, ознаменувало початок розпаду роду як основного осередку суспільства. У фольклорі тотемістичні риси відбивають той період історичного розвитку, коли на зміну ендогамним шлюбним стосункам прийшла екзогамія, яка скасувала укладення шлюбних зв'язків у середині роду. Чоловік, котрий у матріархальній сім'ї дружини уособлював чужий рід, у силу своєї алохтонності (відчуженості) вважався таємпичим і таким, що своєю присутністю може зашкодити родові 15. У зв'язку з цим він мусив пройти іпіціацію в новій сім'ї і прилучитися до родового тотема дружини. Крім цього, щоб родовий тотем дружини був прихильний до новоутвореної сім'ї, до узаконення справжнього шлюбу шляхом ритуально-обрядових дій зображався її шлюб з тотемом <sup>16</sup>. Релікти цього вірування до наших днів збереглися у деяких білоруських весільних ритуалах та казкових мотивах східних слов'ян. У білорусів є обряд садовіння на посаг молодого, що уособлює його ініціацію. Обряд проходить у домі молодої і зводиться до присмалення молодому волос-ся г. В австралійських аборигенів подібний ритуал симво-лізує ініціальне посвячення. У казках і повір'ях спорадично виринає відлуння давнього уявлення про те, що перша шлюбна ніч дівчини належить тотемістичному родоначальникові, котрий дбає про продовження роду. Далекі мотиви цього уявлення перейшли пізніше на ритуальні дійства весільного дружка, який виступає в ролі звершителя ве-

Ще В. Пропп звернув увагу на наявність у весільних обрядах росіян багатьох запрограмованих мотивів загравання дружка з молодою. Вони виявляються і в окремих вания дружка з молодом звичаях слов'янського населення Сибіру. Перед весіллям дружко вів молоду в лазню <sup>18</sup>. В одному російському міфологічному мемораті, коли ворожий чаклун, збиткуючись над весіллям, прискорив його перебіг, спочатку на очах у всіх до молодої «приклався» тисяцький (дружко), а вже тоді молодий 19.

Символом ритуального співжиття з предком-тотемом може вважатися й садовіння молодої на кожух у поліських районах України та Білорусії.

Уявлення про божествение посвячения молодої і набуття в його процесі здатності продовження роду спонукало собою й уявлення про те, що перша дитина являється прямим нащадком самого родового божества, а звід-си — й захисником роду, нібито наділеним деяким чудо-дійними якостями свого предка-покровителя. Пізніше цими якостями в уяві родичів наділялися тільки хлопчикипервістки, зачаті внаслідок порушення норм статевих відносин. І, можливо, ще пізнішим за походженням є українське повір'я, що коли жінка на початку вагітності побачить вовка, то в неї народиться син-вовкулака 20. Сліди подібних уявлень чітко простежуються і в фольклорі. Саме з них походять образи вовкулаків, чарівників, знаха-

рів, ворожбитів. Уявлення про первістка як втілення надприродної сили тотемістичного походження збереглися у багатьох поли тотемистичного походжения зоереглися у багатьох повір'ях слов'яп. Першу дитину народна фантазія наділяла впанням знахарських таємниць 21, зробила її непіддатливою злим силам, їй не шкодить навіть зловмисна магія чужих чаклунів: «Мене нич не пуджіє, бо я первак; а хто первак, то нігди його сі не бере ані блуд, ані жоден страх, апі нічо їму сі не покаже зле» 22. Уявлення про спотітичного породітичного породіти рідненість первістка із зооморфним тотемом позначилося й на деяких зовнішніх ознаках чаклуна. Ним, за багатьма народними повір'ями, міг бути теж лише первісток. В уявленнях українців така людина мала волосся на грудях, а часом і на спині, червоні очі і зведені докупи брови  $^{23}$ .

Образна система міфологічних легенд свідчить про те, що найбільшою популярністю у наших далеких предків у період їхніх тотемістичних поглядів користувались вовк, вуж, гадина, ворон, зозуля. Причому три перших зустрічаються переважно у сюжетах, котрі мають у своєму складі мотив одруження, а отже, генетично можуть походити з давньої практики ініціальних та весільних обрядів. Зооморфні образи у таких сюжетах, так само як і в казках, найчастіше пов'язуються із набуттям людиною, яка вступає з ними в шлюб, добробуту. Це теж може бути однією з ознак їхнього тотемістичного походження.

До кінця XIX ст. в українському та білоруському фольклорі активно побутували розповіді про вовкулаків. Про пошпрення таких оповідок у неврів — племені, яке в V ст. до н. е. населяло верхів'я Дніпра, згадував ще Геродот. Посилаючись на скіфів та еллінів, які жили серед неврів і знали їхній побут і звичаї, він писав, що тут

визначені пори року можуть на кілька днів ставати вовздавна існувало вірування, що вдаючись до чар, вони у ками, а потім так само легко набувати людського вигля-ду <sup>24</sup>. У білоруських повір'ях такими днями вважались Коляд-вечір і ніч на Купала 25.

У фольклорних джерелах XIX ст. здатністю перевті-

нів природи реалізується через мотив перебування на «толення у вовка найчастіше наділялися чаклуни <sup>26</sup> У деяких пізніших сюжстах пізнання чаклуном зако-

страчений ним і повернутий до життя юнак тепер знати-ме ще більше, оскільки побував і на тому й на сьому свіний баран» антипод культурного героя бідкається, що му світі», який, мабуть, походить з мотиву перетворення у вовкулаку. Так, у сербській народній казці «Золоторун-

багатьох відсталих в етнокультурному відношенні нароза життя служила їй тотемом. Релікти подібних упереддів тіло покійника загортали в шкуру тварини-тотема 28 жень тривалий час побутували у весільних обрядах. У що, власне, й служило символом такого перероджения ля смерті людина перевтілювалася в ту тварину, яка (реінкарнації). За тотемістичними уявленнями багатьох народів, піс-

логічних легендах засобом поетичного обернення перенього мотив сильного биття, який теж, мабуть, символізуе смерть з наступним переродженням, служить у міфо-Мотив здирания шкури з вовкулаки чи близький до

на честь вовків щороку святкувалось у гудулів <sup>32</sup>. Точно встановлено, що одне з племен балтійських слов'ян—лютичі — теж вважали своїм племінним тотемом вовдавнього часу збереглося в білорусів 31. Релігійне свято вовком віщує успіх у задуманій чи початій справі, до невертня в людину 29. Вшанування вовка було дуже поширеним у слов'ян. У сербів він вважався тотемом 30. Повір'я, що зустріч з

хлопець попросив товариша, що займався чаклунством, ше, служить у фольклорі втіленням давніх тотемістичних навчити і його свого незвичного ремесла, той, не задуму можна шляхом перевтілення на рік у вовка. Тому коли логічній легенді, записаній на Чернігівщині, фабула тримається на давньому повір'ї, що навчитися чародійству уявлень, які спочатку мали племінний характер. У міфоючись, посилає його на рік походити вовком <sup>34</sup> Отже, перетворення чарівника у вовка, найвірогідні

> ходження, а точніше, вони цілком і повністю грунтуються на одному з провідних обрядів родового ладу Корені подібних мотивів можуть мати тотемістичне по-

і, пробувши деякий час у шлунку страховиська, знову з'являється на світ» <sup>37</sup>. На деякий час ініціант залишався Пройшовши обряд, юнак вважався новою людиною і отримував нове ім'я. Після повернення додому жінки й дівплемінника. чата вдавали, що не впізнають свого колишнього однов хатці, щоб набратися сил. Тут його провідувала дівчина. смажили, рубали на шматки, а за тим воскрешали. На спеціально споруджений у лісі будиночок. «У австралійбражалося, що посвячуваний поглинаеться цією твариною ною твариною (первісно, мабуть, тотемом). В обряді зоранній стадії смерть і воскресіння пов'язувалися з міфічдженнями. Посвячуваного символічно спалювали, варили, Обряд супроводжувався катуваннями та тілесними ушкообряду помирав, а потім воскресав уже новою людиною. здійснювався в потайному чи просто забороненому для дорослих мужів і репрезентував собою, на думку С. То-карєва, найранішу форму спільноплемінного життя <sup>36</sup>. Він ців та ряду інших племен вважалося, що хлопчик під час непосвячених місці. Часто для цього використовувався Обряд ініціації пов'язувався із посвяченням юнаків у

лісовій хатинці, мотив фантастичного опанування законів мотиви перевертництва, отримання чарівної дружини у З етнографічних реалій чоловічої ініціації походять

ва в окрему галузь зросла й езотеричність різноманітних вважалися знахарі. Але оскільки з виділенням знахарстпідгримувати ритуально-обрядові запити роду. Такими ініціації не відомі сучасній науці. посвяченим було ще важче, тому приклади вибіркової що зафіксувати обряди посвячення в чаклупи людям незнань, яким падавалося магічного значення, зрозуміло, ініціаціі могли піддаватися тільки ті чоловіки, котрі мали етапах розвитку і трансформації родового суспільства ініціальному обряді. Проте не виключено, що на певних бо символи пізнання подібних премудростей присутні в головній ініціації могли бути всі дорослі чоловіки роду. звіра і звідав таємниці тваринного світу. Такими при пожіночому колі міг вважатися кожен, хто побував в утробі і мотив розуміння людиною тваринної мови 38. Її знавцем у 3 цього ж таки обряду, очевидно, бере свій початок

Схоже, що поряд з чоловічою ініціацією в певні проміжки часу існувала й жіноча. Натяки на її етнографічні детермінанти в культурі росіян помітив і реконструював в одній із своїх статей Д. Зеленін 39.

В одни 13 своїх статей Д. Зеленін <sup>68</sup>.

У легендарних сюжетах про шлюб чоловіка з зооморфною дружиною <sup>40</sup> мотиву щасливого подружнього життя передуе мотив ловитви зооморфної істоти у лісовій хижці, в якій вона перетворюється в красну панну і стає дружиною своєму ловцеві. Не випадковим здається нам у цьому контексті і мотив розуміння чарівною дружиною мови птахів. Адже цілком допустимо, що для неї перебування у хижці при перенесенні тотемістичних уявлень на побут патріархального укладу рівнозначне ініціації. Але якщо в паралельному поєднанні з чоловічим поєвяченням жіноча ініціація звичайно мала характер дефлорації (позбавлення цноти), то в наведеному прикладі вона має ознаки, уподібнені з чоловічою — проникнення у таємниці тваринного світу, яким зооморфна істота, перекинувшись у людину, легко управляє.

В українському фольклорі сліди тотемізму особливо відчутні на образах чаклуна й вовкулаки, які серед інших образів міфологічного характеру є й найуживані-

шими в легендах.

Із багатьох сюжетів постає, що попередній вигляд завороженому вовкулаці можна повернути лише стягуванням з нього вовчої шкури, супроводжуючи цей процес туванням або звичайним переведенням через хомут <sup>41</sup>, де просування через дерево означає пове народження. У пізніші часи таке символічне переродження вважалось у магії способом порятунку від хвороби <sup>42</sup>. Будь-яке перетворення у вовка і повернення в попередній стан неодмінно відбувається в присутності і при безпосе-редній участі чаклуна, що теж може служити підтверджениям походження цього легендарного мотиву з обряду ініціації. Функціопування цих образів у контексті тоте-містичних поглядів перекопує нас в тому, що вперше лю-дина повірила у можливість управляти силами природи ще в надрах матріархального племінного об'єднання. I хоча цією здатністю в уяві людей наділялися лише окремі індивіди родової общини, котрі відрізнялися від рядових членів лише удаваною чудодійністю свого зачаття, але саме звідти беруть витоки образи володарів природи, на грунті яких у дещо пізніших мотивах (вже на порозі класового суспільства) склався образ так званого «культурного героя» — змієборця, переможця міфічних страховиськ, рятівника й захисника рідного народу. Спочатку ж единим образом цього типу міг бути чарівник, ворож-

Тотемізм — найпримітивніша форма вияву релігійних почуттів — пов'язаний з природним страхом людини перед небезпеками, па які вона щодня наражалась при примітивно-мисливському укладі господарювання. Тому в ньому знайшли відображення найпримітивніші погляди

на природу.

В окремих відсталих в етнокультурному відношенні племен Австралії, Північної та Південної Америки, Африки тотемізм існує досі 43, а його сліди, які збереглися на значній території, свідчать про те, що на схожих ступенях історичного розвитку він міг існувати практично у всіх народів. Добре помітні його залишки й у слов'янському світі. У росіян вони виявляються в обрядах, пов'язаних з «ведмежим культом», сліди якого в слов'янських племен і їхніх неслов'янських сусідів відомі з часів неоліту й епохи бронзи 44.

У білорусів він найчастіше пов'язаний з ушануванням лелеки й вужа <sup>45</sup>, у болгарів і сербів — вовка (відбилося навіть в людських іменах), а в українців — з вірою у вовкулаків. Проте у зв'язку з переходом до рільництва як домінуючого способу господарювання і зміною внаслідок цього економічної основи суспільства матріархальна община поступилася місцем патріархату. В епоху патріархату тотемізм позбувся свого грунту. «Усвідомлення кровної спорідненості робить зайвим тотемістичні уявлення про спорідненість, і водночає із розквітом батьківського роду поступово відмирає й тотемізм» <sup>46</sup>.

В одній із своїх праць Б. Рибаков зауважив, що в сумі всіх пізніших уявлень про природу мають місце й погляди, котрі передували їм. Для апімізму моделлю для побудови нового світогляду служив тотемізм. Тому в образах природних стихій, нерозривно пов'язаних з анімістичними уяв-

лениями, помітні і його сліди.

Поняття про втілення духа померлої людини в тіло зооморфного тотема виявило себе ще в тотемістичному обряді ініціації, але остаточного розвитку уявлення про духів набуло вже при анімізмі. Більше цього, віра у зооморфних духів померлих родичів могла стати відправною точкою для формування уявлень про духів природи, на яких, власне, анімізм грунтується.

На думку багатьох учених, анімістичний світогляд невіддільний від примітивних форм обробітку грунту. Ви-

никнення нової форми господарювання призвело до того, що де швидше, а де повільніше відбувся переворот і у всіх тих сферах суспільного буття, котрі визначають надбудовні структури суспільства. Найстійкішою в контексті таких перебудовних процесів завжди виявляється систе-

ма поглядів на життя, явища природи.

Перейшовши до землеробського способу господарюван-ия, людина мала змогу все більше переконуватись у тому, що плоди її праці цілком залежать від різноманітних явищ природи, але усвідомлює цей зв'язок за аналогією до попередніх переконань. Так на зміну колишнім тотемам і духам зооморфних предків увіходять у світогляд людей духи лісів, полів, вод, гірських вершин, які почасти вбирають у себе й багато зоогонічних рис. Все на-

дійніше оселяються вони і в фольклорі.

Найбільшого поширення анімізм зазнав у Європі. Досить популярним був він і серед слов'ян. Із давніх і новісить популярним оув він і серед слов'ян. Із давніх і нові-ших писемних пам'яток дійшли до нас факти вшанування слов'янами різномапітних об'єктів неживої природи. У Новгородському літописі згадується, що поляни-язични-ки обожнювали озера, колодязі, гаї і робили їм жертвопокладення. Побутування подібних ритуалів фіксуються і в багатьох інших слов'янських племенах. Щоправда, не завжди вони виявляються у винятково анімістичних формах. Не можна, наприклад, звести лише до анімізму звичай потоплення курей і немовлят воїнами Святослава на честь військових звитяг, про який згадується у візантійця  ${\it Л}$ ьва Диякона  $^{47}$ , бо його однаково можна віднести і до дружинного культу. А покладення жертв у вигляді льону та ношепого одягу, котрі навмисне залишалися в лісі 48, не може розціпюватися як винятково анімістичний ритуал, бо календарно ці жертвування пов'язувались із днями вшанування померлих родичів.

Анімізм за своєю природою — переважно рослинний культ, тому окремі із породжених ним ритуалів тривалий час супроводжували трудові процеси, які мали відношення до рослинного світу. Реалізовані у формі обрядових дій, вони часом і нині служать єдиним ключем до розуміння багатьох давніх уявлень. Наприклад, усім слов'янам добре відомі ритуали завивання «бороди» па хлібній ниві, обрядові дії з останнім снопом. Вопи викликапі, мабуть, уявленнями про польового духа, який переховується у житі. Коли ниву жали, то хлібний демон, за уявленнями селян, відступав і під кінець ховався в останньому снопі, в останній жмені колосся. Тому зжинання їх серпом

породжувало забобонний страх, боязливу повагу до духа хлібної ниви. Звідси й особливі обряди, спрямовані на за-

добрення хлібного демона 49.

Мешканці острова Сіау в Ост-Індії, за свідченням Дж. Фрезера, ще в минулому сторіччі вірили у лісових духів, котрі нібито живуть у великих поодиноких деревах, а аборитени острова Ніас дотримувалися думки, що після смерті дерева його увільнений дух стає демоном <sup>50</sup>.

З віруванням в існування лісових духів пов'язані й деякі ритуальні дії племені гобунгкус на острові Целебес. Перш ніж взятися за розчищення лісової ділянки для посіву рису, вони будують мініатюрну хатку. За іхнім гли-боким переконанням, вона повинна стати новою оселею духів, які змушені були залишити цю ділянку. Для них призначалися й спеціально залишені у хатці запаси кри-

хітних вдяганок, харчів, золота 51.

Художнє втілення подібних поглядів знаходимо і в українських легендах, де демон постає ні крихти не абстрагованою, а цілком конкретною зооморфною істотою жіночого роду. «Запріг він коні, тай поїхав у неділю за снопами. І наклав вранці дві хури снопів. А як брав останній сніп, то під тим снопом була гадина. Тота гадина наставилася до него кусати, а він на хуру, вона за ним. А на хурі зробилася з гадини панна. Каже вона: рубай мене мечем! А він її як ударив раз, так гаддя з рота й полетіло, рубнув вдруге— то самі змії і полози, а як рубонув втрете, скинула вона з себе ліновисько і каже до нього: «Прийми присягу, що ніколи не назвеш мене гадиною, то буду твоєю жінкою» 52. Спільне життя із зоофорфною дружиною приносить чоловікові щастя, але коли він, порушивши табу, назвав її гадиною, жінка перетворилася у змію, але оскільки дуже любила свого судженого і не хотіла з ним розлучатися, то обвилась йому навколо шиї так, що ніхто її звідти зняти не міг. Так і жив він з гадиною на шиї і ніде порятунку від неї не знаходив. Коли ж усе-таки знайшовся чоловік, який знав спосіб позбавлення від змії за допомогою трьох ліщинових лозин, перед власною смертю гадина встигла вкусити чоловіка, і він загинув разом з нею.

Тема кохання людини й зооморфної істоти більш властива для казок і виникла найімовірніше в ту пору, коли основною формою творчої праці людини стало рільництво. Лише за таких умов могло утвердитись уявлення про підкорення людині частини природи, уявлення про добро-вільну любов до неї чарівної зооморфної істоти Заради

цього кохання чарівна істота пориває зі своїм зооморфним родом і йде у дім чоловіка, пов'язуючи свою подальшу долю з людьми. Оскільки подібні поглядн мали світоглядний характер, тому вони увійшли не тільки до складу фан-тастичних казок, а й можливо, як рудимент збереглися і в жанрі, який претендує на вірогідність — у міфологічних легендах. Для легенд ці персонажі не зовсім типові, але для нашого випадку важливі тим, що репрезентують групу найпростіших анімістичних образів, котрі зберегли у собі багато рис тотемізму (зооморфність демонів, наявність у мотивах слідів ініціального ритуалу, зміна зовнішнього вигляду внаслідок трикратного биття-рубания, помста за образу, нанесену родові, або за спробу людини звідати його езотеричну таємпицю). На відміну від наступних генерацій анімістичних демонів ці образи дуже зримі і копкретні, що теж характерно для тотемістичних поглядів.

Уявлення про антропоморфних духів-демонів становлять дещо пізнішу порівняно із зооморфними образами цього типу частину анімістичних вірувань, але мотив про підкорення людині частини природи шляхом попереднього жертвопринесення чи вступу в шлюб з уявною надприродною істотою використовується і в сюжетах з цими обравами. Добре відомі, наприклад, факти XVIII—XIX ст., коли жителі багатьох східнослов'янських сіл розкладали в лісі на корінні дерев наїдки, а на гіллі розвішували вінки, прядиво і лляний одяг. За іхніми переконаннями, всім цим неодмінно мали скористатися духи природи. У легендах нерідко зустрічаються мотиви, в яких чоловік одружується з лісовкою, мавкою, бере участь в любовних ігри-щах з повітрулями і т. п. Усі ці сюжети підпорядковані одній меті — отриманні людиною певних благ для своєї господарської діяльності через укладення союзу з істотою, що представляє природу. Єдиною формою такого союзу в силу нерозвипеності всіх суспільних інститутів могли вважатися лише шлюбні зв'язки.

Серед анімістичних образів, котрі зустрічаються у віруваннях XIX—початку XX ст., С. Токарев розрізпяв три основні групи: 1) духи природи, 2) хатні духи і 3) злі духи («нечиста сила») 53.

В українському фольклорі домашні духи представлені майже єдиним образом хованця-домовика і лише почасти потерчат, які не мають тут винятково «хатнього» характеру на відміну від російських «кикимор». У російському фольклорі круг хатніх духів значно ширший: крім уже згаданих, - «банник», «овинник», «хлевник», «гуменник».

Водночас домовик і потерчата в українському фольклорі не є за своєю природою звичайними духами домів-ки. У них добре відчутні уявлення культу патріархального роду. На наш погляд, нема ні найменших підстав пов'язувати з анімістичними уявленнями й образи «нечистої сили», які можуть бути значно пізнішого походження. Незважаючи па те, що дуалістичне поєднання добрих і злих начал природи у фольклорі було викликане апімізмом, переважна більшість образів злих духів, відомих нам тепер, є найшвидше ремінісценсіями біблійних образів.

Виключно анімістичного походження можна вважати хіба що ті образи злих духів, які на Україні називають земляними. У них закладений первісний, відправний постулат анімізму— страх перед порушенням цілісності земних надр. Бо ця дія нібито неодмінно призводить до – страх перед порушенням цілісності визволення земляного духа, суть якого грунтуеться лише на злому началі. Такий страх перед недоторканістю надр властивий лише первісним хліборобам. Характерною швидше для тотемізму, ніж для анімізму, є й кара за пору-шения подібного табу. Коли в сюжетах з анімістичними образами воно призводить до знищення частини або й усього урожаю, то для цих сюжетів такий наслідок ще не є карою, оскільки рільництво, мабуть, ще не стало основним і єдиним способом задоволення матеріальних потреб. Тому дії визволених з надр землі злих духів спрямовуються проти членів роду та їхнього життя.

Найпопулярнішою і найпоширенішою в анімістичному пантеоні є група образів духів природи. В українському фольклорі її представляють лісовик, його жіночий двійник — полісунка (лісниця, лісовка) та блуд, які виступають у ролі володарів лісу, водяник— господар водної стихії, біси-вихори та полівки— опікуни полів, мешканці гірських вершин— повітрулі, побутування яких обмежене

переважно карпатським регіоном.
Зовні близькі до духів природи образи русалок і мавок, але за своїм зпаченням вони неоднорідні і становлять сукупність різних у генеалогічному плані уявлень. Найновіші дані, одержані в останні роки у різних районах Полісся, де збереглось чимало раритетних типів цього образу і повір'їв та обрядів, з ним пов'язаних, свідчать, що провідне світоглядне місце в тих типах русалки і мавки, які ми знаємо сьогодні, посідає все-таки культ предків.

Міфологічні образи, що становлять предмет давніх ані-містичних вірувань, найімовірніше, виникли уже тоді, ко-ли в первісної людини в процесі освоєння окремих зем-

вальниць, іноді — високий зріст (мавка, полівка, богиня, нак, котрі мають символічне значення. Для жіночих аніз гіперболізованим акцентуванням окремих зовнішніх озлеробських операцій з'явилася віра в саму себе, у власні можливості впливати на природу. Тому анімістичні дежать відвислі великі груди, символізуючі функції годумістичних демонів домінуючими зовнішніми ознаками слумони в її уяві теж набули антропоморфного вигляду, але

Полісун завжди залишається непомітним, бо в лісі він

нарівні з деревами, а в лузі — рівний з травою.

всякі перевтілення, переважно у риб (в українців — найчастине в сома) та водоплавну птицю. Водяник більше від інших духів природи здатний на

ними чи дружелюбними до демона діями людини. до людини, яке, в свою чергу, буває викликане необережобразами е й причиново-наслідкові зв'язки, відбиті у воняно з тотемізмом. Більш відчутними в мотивах з цими вання, що є значним досягненням людського розуму порівним. У них вже виявилася здатність людей до абстрагузів антропоморфних анімістичних духів не буває конкретрожому чи, навпаки, дружньому ставленні духа природи На відміну від тотемістичних персонажів жоден з обра-

практичного застосування. ня анімізму засвідчило й розвиток людини, її здатність а дещо пізніше — й суспільних явищ. Водночас виникненвтілення незрозумілих первісній людині природних сил, кане необхідністю пояснения явищ природи з метою їх до абстрактного мислення. Загалом же воно було викли-Анімістичні уявлення виникли при родовому ладі як

ній демонології. їхньої обрядовості 54. Помітніший від інших він і в пародпредків. На думку Н. Велецької, він відіграв вирішальну роль як в язичницькому світогляді слов'ян, так і в генезі Одним з найпоширеніших культів у слов'ян був культ

від зовні схожих з ним образів лісовика і водяника, навіть не має жіночого двійника. Підмінами в українських ходячи з цього, можна дійти висновку про те, що оформилегендах чомусь теж частіше виступають хлопчики. Виний світ своїх дружин чи наречених. Домовик, на відміну ловічої статі, які намагаються забрати до себе в підземпереважній більшості випадків зустрічаються демони чодомовика. Характерно, що в образах мерців чи упирів у образи мерців, упирів, потерчат, підмін, русалок, мавок і 3 культом предків в українському фольклорі пов'язані

> строеними до членів чужих родин. Щоб запобітти нещашляхом дотримання подібних ритуалів. стю, майбутню сім'ю «оберігали» від небажаних наслідків хи предків, опікаючи своїх рідних, уявлялися вороже намали оберігати хату від так званої нечистої сили. Проте дувони, перетворившися згодом в підземних духів-охоронців, гатьох районах Полісся існувало табу на відвідини нанами-язичниками своїх предків 55. За давніми уявленнями, були викликані давнім звичаєм поховання під ним слов'яково мусив перенести її через поріг. Ці обряди, видно, на весіллі разом з молодою в свій дім, наречений обов'язреченою хати нареченого до весілля. У гуцулів, входячи мітною в них є роль хатнього порогу. Донедавна у баз культом предків, характерна хатня основа, особливо поного суспільства. Тому для більшості образів, пов'язаних буть, у період переходу від первіснообщинного до феодальреалії поганського поховального обряду, пов'язаного з уявленнями культу предків. Сформувалися ці уявлення, маз того, що їхня семантика доволі часто плутається (пе-редусім у поліських районах України та Білорусії), генеку, таким витоком можуть вважатися певні етнографічні тично вони виходять із спільного джерела. На нашу думархальних стосунків навіть у їх залишкових формах. архальні відносини дуже надійно прикрили сліди матрілися ці образи вже в той час, коли довго побутуючі патрі цій галереї лише образи потерчат та русалок. Але судячи Дещо пезвичними і не зовсім зрозумілими видаються у

і в усьому східнослов'янському фольклорі не виступають. хоча її одухотвореннями, ідентичними лісовикові, водянибіжчиків збереглося в народних віруваннях і після прий-няття християнства. Адже, за його канонами, люди, які кові, полуниці чи польовикові, вони як в українському, так ганськими звичаями — біля порогу хати 56. Найчастіше в бути похованими на кладовищі. Іх ховали за старими поне були прилучені до нового віросповідування, не могли Проте русалки так само тісно пов'язані й з природою, цій ролі опинялися померлі діти. З ними й пов'язуються у фольклорі уявлення про русалок-малоліток та потерчат. Уявлення про поріг як місце перебування духів не-

дарської діяльності. Русалка хоч у багатьох сюжетах і спокушає чоловіків своєю красою, але в жодному з нам заручитися його опікою над результатами власної госповступити в шлюб з анімістичним демоном і таким чином ними поглядами, зводилися до мотивів прагнення людини Уявлення про духів природи жіночої статі, за анімістичвідомих нема прямих згадок про подружні стосупки з нею. Головною перешкодою на шляху утворення подібних сюжетів було, мабуть, те, що в патріархальній екзогамній сім'ї русалка інтерпретувалась як представниця автохтонного патріархального роду. Тому любовні зв'язки з пею, як і з іншими демонами, які співвідносяться з віруваннями культу предків, суворо табуйовані. З культу предків може походити і мотив їхшьої опіки пад житніми полями, які так само становили і головний об'єкт опіки померлих «дідів». Звідси й розмаїття ритуалів, пов'язаних з хлібом і врожаєм, в календарних святах, приурочених вшануванню предків

Можна припустити, що з культом предків пов'язаний і дуже популярний, передусім в українців, образ відьми. І хоча відання генетично походить ще від практики тотемістичних ритуалів, паділення фантастичними якостями жінки могло відбутися лише на порівняно пізньому етапі міфологічних уявлень. Пояснюється це тим, що реалізація поняття чаклунства невіддільна від уявлень про шкідливу магію, посіями якої вважалися алохтонні чаклуни. Жінка ж отримала статус представника чужої родини лише в умовах патріархально-родового суспільства.

На сьогодні з повною очевидністю можна відзначити і той факт, що побутування образу відьми-красуні, яка може зваблювати своєю зовнішністю чоловіків, перебуває в прямій залежності від побутування образу русалки. Де відомий один з цих образів, там, як правило, не менш популярним є і другий. Найбільщою ж популярністю вони користуються в українців та південних росіян. Щодо росіян північних, то їм ні образи русалок, ні відьом з привабливою зовнішністю майже не відомі.

Як зауважив Р. Тавре, «весь шлях історичного розвитку фольклору можна розглядати як еволюцію синкретичної недиференційованої свідомості у своєрідну форму мистецтва» <sup>57</sup>. Будь-який міфологічний образ завжди є продуктом складної трансформації мислення людини, продуктом зміни її ставлення до природи на різних рівнях історичного

Генезис міфологічного образу від будь-якого з культів, обрядів чи ритуалів ще не означає, що з відмиранням цього культу розпочинається його десакралізація. Оскільки всяке нове вірування служить сумарним вираженням усіх попередніх, уявлення, які віджили свій вік, легко знаходять застосування в наступних поглядах людини на природу. Так, уявлення про чаклунство, викликані до життя тоте-

містичними поглядами, отримали новий імпульс у віруваннях, пов'язаних з культом предків, які так само, як і тотемізм, грунтуються на вшануванні роду. Таким чином, не взаємодіючи в єдиному образному контексті з духами природи, знахарі й чаклуни в легендах здатні допомогти позбутися упиря, відьми, перелесника. Повна десакралізація цих образів на Україні відбулась у другій половині XX ст. у зв'язку з утвердженням матеріалістичного світогляду.

#### 2. Система персонажів міфологічної пегенди

У найповнішому зібранні українських міфологічних легенд та оповідей «Знадоби до української демонології» В. Гнатюк помістив і систематизував 1575 текстів. Оскільки залучений із різних джерел і дуже строкатий як у жанровому, так і в тематичному плані матеріал потрібно було подати так, щоб він мав ще й певну структуру, котра б дозволяла орієнтуватися в такому розмаїтті текстів, перший український професійний фольклорист зробив і першу в українському фольклорі класифікацію цих творів. Спираючись на вже укоренілий на початку століття предметно-тематичний принцип, він систематизував весь матеріал у 18 тематичних груп. Кожна з них становила один, а рідше два дуже схожих між собою образи, які до того ж втратили чи ще тільки втрачали свою диференціацію 58.

Щоправда, у своїй класифікації упорядник подавав усі ці легенди, оповіді, повір'я і просто вірування як міфи, бо легендою на той час було прийнято вважати лише оповідання конфесіонального змісту, які сучасною українською фольклористикою інтерпретуються як апокрифічні легенди. Щодо сучасної класифікації, то всі ці тематичні групи

мають місце і в складі міфологічної легенди.

До жанру легенди, якщо розуміти під такими лише сюжетно оформлені оповідання, демонічні персонажі увій-шли уже у готовому і цілком зримому стані, після чого піддавалися лише незначній трансформації. Загалом образна система міфологічної легенди склалася, можливо, навіть ще задовго до виникнення самого жанру в надрах давніх повір'їв і близьких до них оповідей-меморатів. «Припускають, що більшість... демонологічних уявлень сформувалося в епоху раннього феодалізму, оскільки їх селянська, хатня основа встановлюється без зусиль, але певна їх частина могла бути і більш давньою», оскільки в

уявленнях про лісовика, водяника, злиднів, полудницю

вгадується природна основа <sup>59</sup>.

Сказане рівною мірою стосується й образів біса-польовика, повітрулі, вихора. Ще давніші уявлення закладені в зооморфних міфологічних образах. А чи не найдавніші у системі міфологічних персонажів втілюють тератоморф-

В українських легендах образи Страхопуда, однооких, подібних до Циклопа, чи чотириоких страховиськ не становлять помітного явища. Ареалом їх побутування є лише південні та південно-західні території, які в епоху середньовіччя мали тісні економічні зв'язки з Візантією та Грецією. Тому тут можливі й прямі запозичення чи вже готові привнесення в давньоруську, а відтак українську фольклорну традицію. Проте генеза цих персонажів може виходити і з уявлень про тератоморфних тотемів, відомих нам із культових та тератоморфних міфів. Одним із відгалужень на шляху розвитку подібних уявлень можна вважати і образ змія-покровителя дуже популярного у фольклорі південних слов'ян.

Згідно з уявленнями австралійських аборигенів, зооантропоморфні племінні тотеми живуть у безлюдних місцях, найчастіше на височинах чи в печерах неподалік від людських помешкань, звідки гучним ревінням (а насправді звуком шаманової гуділки) нагадують про свій голод. Можна припускати, що цей звук передував ініціальному обряду, який, символізуючи поглинання людини звіромтотемом, і міг служити ритуальним еквівалентом офіри.

Зовнішні риси зооантропоморфного тотема властиві й Страхопудові: «Він і на людину, і на звірину був подібний. Голову мав людську, але величезну, як у здоровенного вола. Рот — як у ведмедя. Тіло його було заросле шерстю» 60. Проте в міфологічну легенду цей образ увійшов з уже визначеним статусом ворожості й з цілковитою відразою до нього: «Його великі очища запливали кров'ю, а все тіло було таке гидке й страшпе, що розка-зати не можна» <sup>61</sup>. Ця ворожість може виходити не лише з пізніх чи, навпаки, дуже ранніх уявлень про демонічні істоти, що втілюють злі начала природи, а й з особливостей побутування тератоморфних і культових міфів. У період продуктивного побутування ці міфи ніби доповнюють один одного, оскільки їх перший вид присвячувався самому тотему, а другий — поглинанню цим тотемом юнака під час його посвячення. Культовий міф відзначався більшою езотеричністю, він міг поширюватися лише в межах

одного роду чи племені, а тератоморфний був загальнона ньому грунтувався страх щодо порушення табу на відвідання священних місць сторонніми та непосвяченими в таємницю людьми, що нібито могло призвести до завдання шкоди ініціантові в момент його прилучення до тотема.

Услід за відживанням обряду ініціації поступово відпадала й божественна функція тотема, яка вела до відмирання культового міфа. Водночає тератоморфний міф, породжений страхом перед надприродним створінням, не зустрічав у цьому помітних перешкод для свого існування. Він може продовжувати побутування доти, доки існує страх перед незвіданими силами природи. За цих умов мотив поглинання хлопця (мав місце в культовому міфі) міг зазнати переосмислення і в процесі десакралізації увійти до складу міфа тератоморфного як еквівалент звичайної смерті. Від цього посилювалась і тератоморфність самого образу. У більшості українських легенд та міфологічних оповідей він виступає лише зловіщим («Близниця і Петрос», «Захарій і Страшило») 62.

У міфології білорусів фігурує зооантрапоморфний де-

У міфології білорусів фігуріўс зооантрапоморфний демон Кадук, апалогічний українському страхопудові <sup>63</sup>. До тератоморфних можна віднести й образ змія-полоза, дуже поширений в українських повір'ях <sup>64</sup>. Проте, незважаючи на велику кількість меморатно-хронікальних повідомлень про нього, у сюжетних оповіданнях цей персопаж нам не відомий.

Тотемістичні зооморфні образи. В українських міфологічних легендах сліди тотемістичних вірувань зберегли лише окремі зооморфні персонажі: вуж-перевертень, що викрадає біля води дівчину, вовкулака та чарівна дружина, перевтілена з гадюки. За своєю семантикою останній із образів в українському фольклорі ближчий до казкових, але у східних народів жінка-змія є символом родю-

Образи демопічної дружини чи чоловіка досі найчасті-ше вважалися казковими, але там, де вопи входять до складу міфічних оповідань етіологічного характеру, вони можуть вважатися лише легендарними, адже казці етіологічні функції зовсім не властиві, а для легенд саме вони є визначальними. У легендах ці образи втілюють найдавніші види шлюбно-родових відносин, при яких алохтонний чоловік міг уявлятись у вигляді зооморфного тотема роду, до якого він належав. Ці образи, безумовно, дуже давні в усій творчості народу, про що переконливо свідчить їхне

повсюдне поширення у слов'ян. Тому й не дивно, що вони дійшли до нас як у казкових, так і в легендних версіях.

при втіленні екзогамних норм шлюбу були представнипобачитись... скучно без роду жити». Двічі за весь поками іншого тотема. Реалії такого шлюбу знайшли най-повніше відображення в легенді «Зозуля» <sup>65</sup>. Полонивши силу переплисти велику воду на поклик коханої. Не занами залишається там назавжди, а за дружиною посидружній вік відвідує зооморфний чоловік свій рід і щоразу ляе дружині: «А тепер піду од тебе, тра з своїм родом сім'ї. А черсз деякий час, затуживши за рідними, повідомбіля води дівчину і ставши її чоловіком, вуж живе в її дичання проходило за материнською ліпією, а чоловіки вважати образ чоловіка-вужа. Він втілює собою ту стахотіла й вона свого роду цуратися, а відтак стала зо лає свого товариша, оскільки йому самому вже не під повертається назад до дружини, але за третіми відвідидію родинно-племінних відносин, коли усвідомлення ро-Найпопулярнішим серед персонажів цього типу можна

Між другими і третіми відвідинами вужем своєї родини лежить значний життєвий відрізок 66, тому, збираючись утретє до свого роду, герой свідомо попереджує дружину, що, можливо, на цей раз за нею припливе не він, а його приятель. Таким чином, треті відвідини роду можуть бути оцінені як відхід до предків у потойбічний світ, звідки шлях далекий і нелегкий. Дружина, яка відмовилася йти за чоловіком, після смерті стає зозулею, мабуть, тотемним символом матріархального роду.

Сюжети, в яких вуж живе в сім'ї дружини, відображають один з найдавніших видів екзогамних шлюбних відносин, тому вони падзвичайно рідкісні у складі українських міфологічних легенд. Набагато частіше трапляються сюжети, де вуж забирає дружину до себс («Зозуля та соловейко», «Як близнята перетворились у соловейка і зозулю») 67.

Наречену вуж обирає виключно біля води, через воду персправляє її й до свого обійстя, що цілком збігається з традиційними уявленнями слов'ян про шлюб, де об'єднавчим началом екзогамного подружжя виступає Дунай.

навчим началом екзогамного подружжи виступае Дунаи. У багатьох українських сюжстах вуж має репутацію багача <sup>68</sup>. Щаслива коло нього й дружина. Живуть вони якнайліпше, мають спільних дітей. Незважаючи на це, рід дружини сприймає їх шлюбний союз зловороже і всіляко намагається позбавити свою родичку від ненавис-

ніж соціальні упередження. перешкодження членів роду нареченої її шлюбові з зооту пору, коли соціальна нерівність ще не могла перешкочити вужеві того, що він силоміць забрав у них сестру, і вони довго шукали її марнс 69. У варіанті, записаному морфною істотою могли відбитися скоріше певні кастові дити встановленню шлюбних зв'язків. Тому на мотив Основні ж мотиви аналогічних легенд, мабуть, склались у ним у значно пізніші від моменту сюжетотворення часи жить, такий мотив можна вважати вторинним, сформоваподібних легендах сюжетотворчим компонентом не слуможе виступати соціальна нерівність, але оскільки вона в зозуля» — див. у додатку). Однією з другорядних причин зооморфному зятеві, що він забрав дочку усупереч її волі, на українському Поліссі, мати не може подарувати своєму білоруських сюжетах брати нареченої не можуть пробаного їм чоловіка. Вмотивування буває різне: у деяких виламавши при цьому наглухо зачинені двері («Чого кує

Врешті-решт щасливе (хоч і нерівне, за уявленням родичів) одруження обертається трагедією для обох шлюбних сторін: чоловіка-вужа вбиває хто-небудь із родичів, а дружина перекидається зозулею, рідше — глухою кропивою 70.

У легендах про вужа-нареченого, які відбивають шлюбні відносини, як і в самих весільних обрядах слов'ян, згадки про батька та його родину або відсутні зовсім, або ж ім відводиться пасивна, другорядна роль. Рід нареченої репрезентує головним чином мати та рідні брати дівчини, які і влаштовують погоню женихові, а пізніше метять йому за викрадення сестри. Отже, можна припускати, подібні мотиви з'явилися ще до появи в матріархальній громаді поняття про батьківство 71.

Типологічно близька до образу чоловіка-вужа і жінка-гадина. Проте в часовому аспекті ці персопажі можуть бути діахронічними. По-перше, сюжети про жінку-гадину не настільки поширені навіть в українському фольклорі, по-друге, вони менш інтерпаціональні 72, по-трете, соціальний мотив у сюжетах з цими образами вже набагато відчутніший, ніж у легендах про вужа, що не свідчить на користь давності останніх.

У легенді «Жінка-гадина» 73 змія, захоплена парубком в лісовій хатині, після перетворення шляхом биття в «краспу панну», так само, як в інших легендах вуж-чоловік, приносить щастя своєму володарю, але щастя це вже бачиться оповідачем у соціальному аспекті: «такий він

мав маєток, що всього мав удосталь». Жінка-гадина обіцяє бути вірною своєму чоловікові лише за тієї умови, що він ніколи не повинен розпитувати, чого вона сміється.

У гарячу пору оранки заклопотаний хлібороб забуває про дану колись обіцянку, яка, очевидно, служить смисловим сквівалентом табу, і порушує угоду. Дружина змушена розкрити чоловікові свою таємницю, але дуже шкодує, що після цього вона має піти від пього назавжди. Таємниця зооморфної істоти, мабуть, має в сюжеті значення таємниці усього роду — його родового міфа. Не випадково таємницею зооморфної дружини служить її розуміння мови птахів.

В іншому варіанті цього ж сюжету <sup>74</sup> предметом заборони для чоловіка є саме пагадування дружині про її зооморфний рід. Селянський сип довго дотримувався даного слова, але коли нечувано розбагатів з її допомогою, в гонитві за багатством позбувається своїх попередніх почуттів і називає дружину гадиною. Внаслідок цього гине і сам, бо вона справді на очах міняє свою подобу, а пе бажаючи розстатися з чоловіком, обвивається йому навколо шиї.

Як бачимо, в сюжетах про зооморфну дружину шлюб розривається вже не з волі роду, як це мало місце в сюжетах про зооморфного чоловіка, а просто через порушення заборони фантастичної істоти згадувати про її чарівший рід чи всупереч випадковій спробі вивідати таємницю його чарівництва.

Мотив про дружину, представницю чужого чаклунського роду, в генетичному плані, безперечно, пізніший, ніж мотив про чарівного чоловіка. У ньому відбились родові уявлення, пов'язані з більш пізнім патріархальпим суспільством. У такому суспільстві єдниим представником алохтонного роду була дружина, тому в фольклорних мотивах саме вона й постає зооморфним чародійством, яке приносить людині щастя чи загибель. Значно помітнішу роль, ніж у легендах про чарівпого чоловіка, відіграють у таких сюжетах соціальні мотиви, що можна вважати ознакою їх часової трапсформації.

Історичним груптом мотива про порушення чарівною істотою своєї таємниці могла послужити езотеричність поширення родових міфів. Такий міф містив у собі таємницю тотема, тому вважався священною власністю роду і не повинен був виходити за його межі 75. Посягання на цю таємницю вважалося найбільшим із злочинів і вима-

гало жорстокої кари з боку роду, честь якого применшував цей вчинок. Однак, незважаючи на найсуворіші заборони, в процесі етнокультурних злиттів родові міфи ставали набутком і чужих родів. Першими, хто спізнавав їх, були чоловіки екзогамних дружин, що й відбилося в легендах.

Наступний за мотивом порушення заборони мотив втечі зооморфної істоти назад до свого роду і подальша смерть чи зубожіння головного героя могли диктуватися уявленнями про вплив на нього тотемних духів чужого роду, які після розторгнення шлюбу з їхньою родичкою могли вороже ставитися до людини, котра спровокувала подібний кінець.

В інших варіантах цього ж сюжету дружина мстить чоловікові за нешанобливе ставлення до її роду, виражене ним у слові «гадина». Могутність змії, що обвилася після цього навколо чоловікової шиї і цим призвела його до загибелі, мабуть, теж можна розцінювати як уособлення караючої колективної сили чужого роду 76.

До групи тотемістичних зооморфних образів варто, очевидно, віднести й образ зміїного царя, хоча в легендах він взаємодіє в іншому, ніж попередні образи, контексті. Найпоширенішим віп може вважатися в повір'ях білорусів та південних великоросів. На Україні ж побутує переважно на Поліссі.

Цілісних сюжетів з цим образом побутує дуже обмежена кількість. Основні із них: про погоню змій за чоловіком, під час якої він рятується за допомогою розстеленого на дорозі поясного ременя, через котрий змії не можуть переступити 77; годівля змій хлібом, за яку зміїний цар віддячує чоловікові золотом 78; зустрівши грибника в лісі на Покрівного Івана, змії обирають його своїм царем, а навесні, коли самі розповзаються, залишають його охоронцем скарбів до року 79; побачивши весняне гульбище зміїного царя, треба розстеляти на тому місці чисту скатертину, цар змій розплатиться за неї золотою короною 80, а в деяких західнополіських варіантах — залишить на ній золоті роги (записано від Â. Остапчук, 1923 р. н., з с. Троянівка Маневицького району Волинської області); магічним для змія вважається й переповзання через червону стрічку, після чого він теж позбувається корони. Цікаво, що як і в сюжетах про вужа-чоловіка, західнополіські повір'я містять мотив про вихід змія з лісової криниці, де пастухи напувають худобу. Подібні мотиви дуже поширені у південних слов'ян.

Усі згадані мотиви більше тяжіють до вірувань, ніж до легенд, хоч окремі з них — цілком усталені фабулати і за формальними ознаками — легенди. Іхню генезу і трансформацію доцільніше аналізувати у контексті вірувань про змія (причому не лише дракона). Проте слід зауважити, що й розглядати їх як дуже ранні, не зважаючи на певну аморфність форми і змісту, теж нема підстав. Центральний сюжетотворчий мотив — золото, багатство — вводить ці вірування в контекст ранньофеодальних товарно-грощових відносин.

Одним з найпоширеніших образів тотемістичного характеру можна вважати образ вовкулаки. Вірування про реальне існування людей, які за певних обставин стають вовками, були поширені у всіх слов'янських народів. У росіян вони відомі під назвами «волкодлак», «вуррдалак», у білорусів — «вовкалака», «вовкалека», в українців у отпоруств — «вовкалака», «вовкалска», в українців — вовкулака, вовкулак, вовкулак, дводушник. Полякам відомий wilkolak і wilkolek; чехам — wlkodlak; сербам — влъколек, врколак і влколијек. Навіть у повір'ях німецьких слов'ян зустрічається перевертень з назвою war-

Слово «вовкулака», мабуть, двочление. Перша його частина — вовк, wilk, вук, въльк — не потребуе перекладу, а друга — dlak, dlaka (в чехів), кодлак (в Галичині), chlaka, chlak (у сербів) — означає «вовна, шерсть». Від слова «кодлак» походить в українській мові й слово «кудлатий» (оброслий волоссям, шерстю). Звідси вовкулака може в буквальному розумінні виводитись і як «вов-ча шерсть». На Вкраїні слово «кодло», яке входить складовою частиною до російської та болгарської назв перевертня, вживається і в значенні «рід, плем" я» <sup>81</sup>. Тому «вовкодлак» можна реконструювати і як «вовчий рід».

У поетичних уявленнях слов'ян вовкулака — це перевертень, тобто людина, перетворена ким-небудь чи за влас-

ним бажанням у вовка 82.

Згадка про перевертництво увійшла і в «Слово о полку Ігоревім». У пьому чарівною здатністю перевтілення автор наділяє полоцького князя Всеслава, котрий «в ночь влъком рыскаше, из Киева дорыскаше до куръ Тмуторо-каня, великому Хръсови влъком путь прерыскаше» 82. Змальовуючи князя вовкулакою, середньовічний автор не бачить у цьому нічого осудливого, навіть описує цей вчинок з похвалою й доброзичливістю. На нашу думку, подібна позиція автора може пояснюватися не настільки високим становищем його героя, наскільки існуючою на той

час фольклорною традицією, схильною інтерпретувати образ перевертня позитивно. Подібне ставлення до перевертня зустрічається і в билині про Волха, головний герой якої, перекидаючись в хижого звіра, птаха, рибу, годує

Мотив перетворення людини у вовка, як уже зазнача-лося, був викликаний тотемістичними уявленнями й у своїх перших проявах міг і пе мати нічого спільного з чаклунством. Навіть у тих сюжетах легенд, де воно всетаки має місце, суть усіх таємниць чарівного перевтілення зводиться до ритуалів, що символізують зняття та вдягання вовчої шкури.

В одній з українських легенд момент перевтілення опи-сується так: «Як прийшла до його тая пора, що вже йому треба бігти, то він так стогне! Вийшов за клуню, устромив ножа в землю, почав розбиратися, геть розібрався, голий зостався. Потім перекинувся через той ніж да й став вовком» 85. Іноді ні в чому не винного чоловіка обертає вовком відьма чи чаклун, але теж виконує все це анало-

гічним способом 86

Дуже показовий і, на нашу думку, архаїчний метод перевтілення, описаний П. Шейном: «Перед оберненням вовка чарівник вбиває в землю п'ять осикових кілків у якомусь усамітценому місці, але так, щоб два кілки були ніби передні ноги, два — задні, а п'ятий — хвіст, і скачучи вперед через усі, починаючи з заднього кілка, стає вовком» 87. Весь цей процес перетворення чимось нагадує первіснообщинний ритуальний танець, який міг закінчупервіснооощинний ритуальний танець, який міт закінчу-ватися одяганням вовчої шкури (символізувало обернен-ня у вовка). Згадки про подібні танці-молитви через криве дерево, котрі позбавляли від хвороб 88, збереглись у білоруському фольклорі. Обов'язкова умова проведення цих ритуалів в усамітненому місці свідчить про їх зв'язок з обрядом ініціації.

У сюжетах про вужа чи гадину (символізують представників чужого роду) відчутні швидше мотиви жалю за втраченим щастям і добробутом людини, яка була в парі із зооморфною істотою, ніж співчуття до трагічної долі загиблої чарівної істоти. Такою ж істотою є, по суті, і людина-вовк, але до цього персонажа міфологічна леленда ставиться із розумінням і навіть неприхованим співчуттям. Вовкунові чуже все вовче. Він має тихий норов, часто скавулить 89, ість тільки хліб 90; вовки заїдають його 91, тому він горнеться до людей 92, та оскільки ті неможуть зрозуміти його, він приречений на довгі страждання. Таке ставлення до вовка на контрасті до інших чарівних образів можна пояснити лише тотемістичним походженням цього персонажа (автохтонний тотем).

В українських повір'ях, на відміну від білоруських, не існує визначеного дня, в який можуть відбуватися перетворення людини в вовка. Ця особливість відбилася й на українських легендах. Із деяких сюжетів виходить, що вовкулаки-чародії можуть перевтілюватися мало не щовечора <sup>93</sup>, інші — лише тоді, коли надходить їхня пора (відображення індивідуального порядку проходження ініпіації). І лише в деяких (порівняно недавні сюжети чи іхні трансформації) перетворення відбувається напере-додні релігійних свят. У легенді «Вовкулака» <sup>94</sup> ворожбит на прохапня дівчини, покинутої хлопцем, пускає того вовком напередодні Великодня. Проте якоїсь суттєвої закономірності у цьому вважати не слід. Перетворення напередодні свята може служити в сюжеті композитивом підсидодні свята може служити в сюжен композитивом підси-лення караючого ефекту. Про те, як йому хотілося істи при вигляді запашного хліба, спеченого до свята, розпо-відає сам герой, котрого після двох років вовкулакування

відчарував інший знахар.

В одному прикарпатському сюжеті перекинутий тещею у вовка зять являється додому на Святий вечір, тобто в той час, коли у звичаях усіх слов'ян було вшановувать душі померлих предків, на Коляду. Оскільки всі торжества, які проходили того вечора, були сповнені магії родючості, запобігання падінню худоби, гуцули, головним господарським заняттям яких здавна вважається вівчарство, на врочисту вечерю разом з морозом, дідушком та іншими символічними учасниками ритуалу кликали й вовка. Але, мабуть, не лише пересторога за пощесть на овець була причиною цього «кликання». В одному з гуцульських повір'їв говориться, що мудрий стрілець перш піж вистрелити у вовка, повинен сказати: «Тікай, дідьку, вовка б'ю». З приводу цього народного повір'я в українців існує й апокрифічна легенда про те, що вовкові, коли Бог на-цькував ним чорта, той ускочив в очі і сидить там досі <sup>95</sup>. Проте в жодному із самостійних сюжетів про чорта людина не попереджує диявола про небезпеку, а навпаки, намагається скористатися з щонайменшої розгубленості сильнішого від себе суперника-злотворця. Судячи з цього, мотив про чорта, який засів вовкові в очах, може розцінюватися лише як намагання з біблійної точки зору пояснити втрачений зміст дохристиянського повір'я. У самому ж слові «дідько» проглядають однокореневі «дідко»,

«дід» у значенні «предок». Його, мабуть, і повинен був попередити мисливець, цілячись у звіра, який вже втратив своє тотемне значення.

Можливо, саме в цьому і розгадка сюжету про зятя, котрий прийшов до тещі в хату на Коляду. Адже Коляда — свято ритуального вшанування предків роду, серед яких не втратили свого значення й тотемні.

Людину, для якої перевертництво є її внутрішньою потребою, легенда іноді називає ще дводушником, оскіль-

ки у неї нібито два серця: одне людське, а друге вовче. Дводушник перекидається вовком непадовго <sup>96</sup>. У легенді «Дводушник» <sup>97</sup> перебування героя у вовчій подобі тягнеться лічені хвилини. За цей час у більшості сюжетів, де процес лаконтропії настільки короткий, єдине, що встигає вовк, це напасти на свою дружину (переважно в таких випадках вона знаходиться десь поруч). Пріоритет цієї сюжетної колізії можна пояснити теж її винятковою архаїчністю. У багатьох індоєвропейських традиціях перетворення нареченого у вовка поеднується з насильним викраденням нареченої <sup>98</sup>. До речі, па це ж саме уявлення спираеться й інший мотив — про перевтілення у вовків весільного поїзда <sup>99</sup> та про дружка-знахаря, який запобігає цьому перетворенню («Як дружко ворожбита випередив» — див. у додатку).

На відміну від попереднього типу цього образу (дводушника) перетворені у вовків під час весілля, як і за-галом реінкарновані під дією чарівника, залишаються у вовчій подобі на дуже тривалий час. Закляття здебільшо-го робиться на три та на сім років, рідше на рік або поки «не пайдеться чоловік, та одробе... а як ні — вовками зо-

стапуться навіки» 100.

Доки люди ходять вовками, мусить остерігатися й чаклун, особливо, як мине так багато часу, що він і забуде, коли пустив їх вовками. Тоді вовча зграя може напасти па нього знепацька і розірвати. («Чаклун шукає вовкулаків» — див. у додатку). Єдиним порятунком для людини, переслідуваної зграєю вовкулак, може послужити розстелений позад себе на дорозі пояс. Переступивши через пього, вони знову стануть людьми 101.

Реінкарновані у вовків займаються добуванням корму для зграї справжніх вовків, яка прийме їх під свою опіку. В цьому мотиві найчастіше приховується розв'язка більшості сюжетів. На вовкулаці з моменту його перекинення залишається пояс або мотузка біля шиї. Під час великої натуги, коли вовкулака разом із здобиччю стри-

бає через загороду, пояс лопається, і він знову стає людиною 102. Такою ж буває розв'язка, коли перерізати мотузку на вовчій шиї 103.

У багатьох легендах у попередній людський стан перевертня повертають чарівники. Найчастіше де робиться шляхом просування через хомут 104, биття житнім перевеслом 105 чи трьома різками (найчастіше ліщиновими однолітками) 106 доти, поки вовча шкура не лусне й не злізе повністю

Вовкулака, який може перетворюватися вовком щовечора, не потребує жодної допомоги. Для того, щоб набути попереднього вигляду, йому достатньо перекотитися через встромлений у землю ніж <sup>107</sup>, просто перекинутись тричі через голову чи вдаритись об землю <sup>108</sup>. У тих же випадках, коли до моменту перевтілення він стрибав через кілочки, що нагадували обриси вовчої шкури, для ретрансформації йому необхідно стрибнути через них у зворотному порядку. Та достатньо кому-небудь вийняти кілочки, і ще одне людське життя назавжди перейде у вовче, сповнене людським стражданням <sup>109</sup>.

За деякими уявленнями українців та білорусів, вовкулака навіть не виє по-вовчому, а стогне і плаче, як лю-

Усі ритуали, пов'язані з ретрансформацією вовка в людину, так само, як до цього і трансформація, відбуваються у безлюдній місцевості, подалі від людських очей. В одній із легенд хлопець-вовкулака, коли батько спосте-

одни із легенд хлопець-вовкулака, коли одтько спостеріг його під час проведення цього магічного ритуалу, іде з хати назавжди і живе у лісі з вовками <sup>111</sup>. Час перебування у вовчій подобі, певно, ототожнювався з перебуванням у вовчому череві під час обряду ініціації. Не випадково колишній вовкун згодом стає у бататьох сюжетах знахарем або чаклуном <sup>112</sup>. Може, саме з цієї причини і сама назва «вовкулака» почала згодом за-стосовуватися не лише щодо перевертня, а й до чаклу-

— людей, посвячених у таємниці довкілля. Тематична група тотемістичних зооморфних образів невелика за своїм чисельним складом, хоч і немала за кількістю мотивів, персонажних модифікацій, повір'їв і текстів, що її представляють. Наскільки повно вона відображає тотемний пантеон наших предків, за наявними даними про ті далекі часи судити теж важко. З упевненістю можна констатувати лише те, що навіть виходячи з відображення цих поглядів у фольклорі, найпоширенішим тотемом слов'ян був вовк.

Образи анімістичних духів. Прийнята на Будапешт-ській (1963 р.) нараді Комісії з неказкової прози й до-повнена на Московському етнографічному конгресі 1964 р. міжнародна схема диференціації переказів і легенд передміжнародна слема диференціації переказів і легенд передбачає поділ образів духів на три категорії: блукаючих духів, духів природи і духів населених місць (духів-господарів) 113. Усі ці образи є персоніфікованим відображенням давніх анімістичних поглядів. Спробуємо розібратись, яка ж їхня природа в українських та близьких до них легендах інших слов'янських народів.

Злі духи. Образи блукаючих духів-суперників відомі багатьом народам, передусім на американському континенті. Найчастіше в такого духа велика голова, довгі ру-ки й ноги та важкий тулуб. Удень він ховається у великих деревах, а вночі виходить з криївки й шукає собі харч. Для упокорення злого духа мешканці острова Сіау в місця його уявного проживання приносили пожертви: домашню птицю, кіз і т. п. Жителі острова Ніас вважали, що особливу агресивність злий дух виявляє, якщо зрубати те дерево, в якому він живе. Тоді він може знищити всіх дітей, які є в хаті кривдника 114

Подібні вірування хоча й рідко, але зустрічалися ще в минулому столітті й на Україні. Тут типологічно близькі до цих образів земляні духи. «Земляні духи, — свідчить народне повір'я, — сидять за кару в землі. Вони оби-рають собі місце або під каменем, або під стовпом, або під деревом чи іншим предметом. Коли хто потурбує їх:

викине камінь, викопає стовп чи зрубає дерево, тому вони мстять, найчастіше насилають хворобу» 115.

У легендах злі духи не зустрічаються в подібному вигляді, зате образи із тими смисловими функціями в них не така вже рідкість. Тож чи не їхніми модифікаціями є в українському фольклорі образи злиднів, біди, блуду, персопіфікації чуми (поморки), холери? Близький до них, але лише основними функціями, і образ змія-перелесника, що падає на землю хвостатим вогнивом, а вдарившись, тут же стає прекрасним парубком-зваб-

Повір'я про демонів чуми та холери були дуже поширені серед сслянського населення ще на початку нинішнього століття. Оскільки обидва демони вгамовують свій голод на людях, у багатьох українських і білору-ських селах під час епідемій знову і знову проходила регенерація жертовного ритуалу, найчастіше у вигляді хліба, залишеного на перехресті вулиць <sup>116</sup>, рідше — у вигляді курей, собак, котів, а іноді — й поховання живих людей 117.

У легенді «Болячка» 118 розповідається про те, як колись у карпатському краї завелась страшна хвороба. «Люди вмирали, як паде муха восени». Та знайшлась людина, що порадила покинути все добро і податися всім селом у ліс. Через тиждень в одного газди закінчився хліб і він мусив іти додому, щоб напекти свіжого. За роботою почув гавкання собак і вийшов надвір. Побачивщи, як сільські пси заїдають на вулиці великого пса-гончака, він розігнав їх, а потерпілому перев'язав рани і дав поїсти. Після цього пес заговорив до нього по-людськи і признався, що це він ширив страшну хворобу, але тепер, коли він ситий, люди можуть повертатися додому і жити спокійно.

В іншому варіанті цієї легенди, записаному І. Вагилевичем, маємо вже уточнений образ хвороби. Це моровиця. Вона являється до чоловіка, який не встиг забратися в ліс, під виглядом рябого хорта з вогнянними очима. Хорт жадібно дивиться на свіжоспечений хліб, і чоловік розуміє — він голодпий. Розламав і кинув йому одну паляницю, потім другу. Хорт проковтнув і вийшов. Невдовзі моровиця припинилась і люди вернулися з лісу додому 119. «Зв'язок моровиці з голодом, — підсумував О. Потебяя, — тут очевидний: моровиця припиняється, коли хорт (вовкулак, вовк, собака, Юрова собака) наситив свій голод хлібом; під час моровиці він насичував себе... людьми» 120.

Чума (умітка, вимітка), майже ідентична з персоніфікаціями моровиці й болячки, але на відміну від згаданих образів вона може перетворюватися в кого завгодно. То ходить по селах дівчиною-жебрачкою, просить у людей хліба, то перекинеться чорним котом, псом чи куркою. Коли з дівчиною-чумою діляться останнім шматком хліба, вона спокійно залишає дім, а там, де її намагаються виштовхнути з хати чи обдурити, вона нещадно всіх омертвляє. Дуже часто в лстсндах з цим образом закладені глибокі соціальні мотиви. Оскільки чума ходить по селах під виглядом жебрачки, то й ставлення до неї серед різних прошарків паселення буває різним. Бідняки бачать у ній представницю свого соціального стану, тому співчувають, допомагають, хто чим може. «Нема в мене багатства та розкошів, а що маю при своїй душі, та й з того вділю, аби ти не голодувала, бо хто його знає, може, й мені доведеться колись ходити за милостинею», — розмірковує бідна селянка («Чума») 121.

По-іншому міркують багаті. Вони впевнені у своєму ситому майбутньому і до жебраків ставляться з погордою, дбаючи лише про те, аби не втратити зайвий кусень хліба чи склянку молока. Почувши про прихід у село жебрачки, багаті господарі навмисне уникають зустрічі з нею. Хлопчик, котрого залишили дома, розповідає незнайомій, що «тато пішов на поле, щоб (вона) його дома не знайшла», а «мама в димар сховалася» 122. За це чума омертвляє обох.

Та ж ситуація повторюється і коли чума перекидається кішкою. Багач, якому вона зустрілася на дорозі, відкидає її чоботом, та пройшовши кілька кроків, і сам падає мертвим. Бідняк забирає бездомну тварину додому, а його жінка, не маючи дома нічого, чим би можна було б її нагодувати, іде позичити в багатої сусідки молока.

«За гроші продам, а позичити не позичу, бо чим мені віддаси, коли у тебе немає корови», — ремствує багачка. Купила бідна жінка молока, нагодувала кішку-чуму, а невдовзі, коли та вибігла надвір, сусідка впала мертва із затиспутими у кулаці грішми, котрі вона взяла за молоко.

В тих сюжетах, де чуму неможливо умилостивити добротою, люди долають її хитрістю. У легенді «Чума в Троянівці» (див. у додатку) страшна хвороба блукає селом під виглядом чорної курки: «На чиєму подвір'ї вдень погребсться, там на ранок усі слабі лежать». Звідавши таємницю поширення хвороби, селяни переловили вночі всіх курей і потопили в броді далеко від села. Чуми відтоді не стало, а брід почав відтоді зватися Курячим.

Образи злих духів прийнято вважати найдавнішими анімістичними образами. Вони відбивають немічність первісних хліборобів у їх намаганні поставити собі на службу сили природи. Тому ці сили й видаються людині лише ворожими. На перший погляд, ні персопіфікація чуми, ні персопіфікація болячки у наведених сюжетах до таких не палежать. Більше дього, в трьох перших легендах превалює соціальний мотив, який і відіграє в сюжеті важливу організуючу роль. Проте не можна не помітити, що не він, а людське милосердя є в цих легендах провідним. Причому милосердя не лише до людей, а й до тварин. Оповідачеві відомо, що це не люди й тварини, а демони і притому дуже злі. В такому разі гуманізм, виявлений до них людиною, може здатися більше, ніж абстрактним. Але в подібних проявах у фольклорі дохристиянського пе-

період примітивного рільництва. Тоді вся діяльність людини повинна була підпорядковуватись господарським інтересам. На наш погляд, мотив милосердя трансформувався у цих сюжетах з ритуалів офірування злих духів. Жертви, які приносяться в легендах персоніфікаціям хвороб, за своїм матеріальним вираженням майже нічим не відрізняються від пожертвувань австралійських аборигснів: ті ж кури, кліб, молоко. Більше цього, мотив топлення курей прив'язаний до конкрстного мікротопоніма. Курячий брід здається нам на цьому тлі досить переконливим навіть з історичного боку, хоч легенда і переграла мотив топлення курей під час чуми по-своєму.

В одному з сюжетів чума мандрує верхи на парубкові, але триває це доти, поки вона не наказала завертати в його рідпе село. Щоб урятувати родичів та односельців, хлопець кидається з нею в річку, і чума гине разом з

Персоніфікацією трансформованого злого духа є й холера, або «біла панія». Вже сам колір одягу цієї міфічної істоти асоціюється з кольором смерті, з потойбічним світом. Невід'ємним атрибутом холери є червона фарба -

«любарка» (гвоздика), якою вона мітить вночі хати, де на ранок мають вмирати люди <sup>124</sup>.

В українському фольклорі образ холери належить до пайпоширеніших персоніфікацій хвороб. Часті епідемії регенсрували старі, народжували нові сюжети протягом багатьох віків на всьому континенті. Так, за свідченнями очевидців, в холерний 1892 рік в Жиздринському повіті иа межі білоруського й російського етносів побутувала оповідка про те, як дід перехитрив і зарубав сокирою ополідка при до поміна в село в образі баби; все її тіло виявилося начиненим пляшечками з отрутою 125.

В українській фантастичній оповіді «Інфлуенца» <sup>126</sup> хо-лера являється до людей у вигляді неохайної дівчини. Люди рятуються від непроханої гості колядуванням. «То та дівка побаче, що вже люди колядують, подумає собі: «Що ж це я так довго вже тут ходжу. Забарилась я, коли люди вже колядують». І піде собі, а люди перестануть

хворіти».

Хитрістю рятує село від хвороби й кмітливий селянин, герой іншої української легенди. Коли холера всілася до нього на віз, він, здогадавшись, кого везе, сам спровокував поломку і залишивши «панію» разом з возом і кіньми в полі, побіг попереджувати односельців, щоб ішли з колядою 127. У тому, що саме колядування стає перешкодою

на шляху демона, який поширює хворобу, приховуються, мабуть, не стільки міфологічні чи релігійні переконання, скільки практичне спостереження хвороб у різні пори року. Страшне інфекційне лихо вирувало влітку, а на зиму вщухало. Тому колядування літом, хоч і протирічить релігійним канопам, але в народних уявленнях служить способом обдурювання злої істоти.

Глибоке соціальне коріння цього образу: в українській легенді холера переважно видається за багату, одягнену у все біле «панію». Не виключено, що зовнішність може бути в цих сюжетах вторинною, нашарованою на саму назву «панія», яка могла вживатися з метою евфеміза-- неназивання демона, щоб не накликати його до себе. Водночас народ бачив, що панів хвороба не займає так, як селян. Отже, для них вона своячка. В пізніших сюжетних нашаруваннях стає цілком очевидним, що причини своїх болячок народ вбачає у соціальному гнобленні й антисанітарних умовах життя, викликаних жебрацьким існуванням, постійною тяжкою працею на користь госпо-

дарів. У легенді «Про пана, що мав холеру за жіпку» 128, ска-запе знаходить повне підтвердження. Перекинута в холеру пані винищила жителів пілого села. Єдину уцілілу під час хвороби сім'ю врятував панський слуга. Він відрубав лапу білому псові, який навідався вночі в останню в селі хату, де ще люди були живі. З часом виявилося, що «панії» хтось відрубав руку. Довідавшись, що це вона ширила страшну хворобу, пан виганяе її з дому.

Білою панею поширюється холера і в легендах «Про село Страбичово», «Предание о холере» 129 та ін.

Примітною в легендах про холеру є їхня художньо-етнографічна повизна. Порівняно з легендами про чуму, де люди втихомирюють демона офірами, в сюжетах про холеру має місце мотив обдурювання останньої, що з художньо-історичного боку переважно є явищем більш пізнім і свідчить про занепад віри у всесильність надприродної істоти.

Духи природи. Духи природи посідають в українських легендах виняткове місце. Лісовики, водяники, польові біси, мавки, богині — улюблені образи народної демонології.

Існує відома легенда про те, що всі духи природи походять від ангелів, скинутих з неба: де хто з них упав, той і залишився там жити; ті, що впали в воду, стали водяниками, на ліс — лісовиками, на поле — польовиками, на людське житло — домовиками, хатніми дідками. Цілком очевидно, що легенда штучного церковного походження і мало рахується з дійсним характером і генезою образів народних вірувань 130. Подібні пояснення цілком співзвучні лише з головними постулатами анімістичної теорії у фольклористиці. Її прихильники, вбачаючи в генезі демонологічних уявлень про природу первісну релігійну ідею, були впевнені, що всі надприродні істоти — духи, демони, генії, божества — є за своїм походженням ті ж таки душі померлих 131.

Міфологічна школа, яку мало займали образи духів померлих, навпаки, схильна була розглядати і їх як втілення стихійних сил природи, ототожнюючи з лісовиками та водяниками <sup>132</sup>, на що теж нема ні найменших під-

став.

Більшість із образів духів природи походять від ранньорільничого способу господарювання. Страх людини за результати своєї праці, невміння об'єктивно пояснити рушійні сили рослинного світу змусило її звернутись до старих формул, існуючих раніше в мисливсько-збиральницькому суспільстві, але цього разу шукати покровителів серед персоніфікацій головних природних стихій. В українську міфологічну легенду з духів природи увійшли водяник, лісовик, мавка, богиня-полісунка, вихор і польовик. Решта анімістичних образів побутує на Україні переважно в меморативних міфологічних оповідях та повір'ях.

В уявленнях про ці персонажі мають місце різні за своїм походженням компоненти. Високий зріст лісовика, мавки, полівки, чугайстра асоціюється з тератоморфними образами; волосяний покрив багатьох із них — прикмета тваринного світу, а отже, й риса тотемістичного образу. На відміну від персонажів тотемістичного походження

На відміну від персонажів тотемістичного походження уособлення природи позбавлені в легендах будь-яких ознак культу роду. Лише найпізніші їх модифікації — русалка, потерча, домовик, які в генетичному плані, безумовно, грунтуються па ідеології культу предків, — наділені подібними прикметами. Проте в них далися взнаки абсолютно відмінні від тотемістичних уявлення про рід. У легендах з цими образами рельєфно виступають реалії роду батьківського, патріархального. Анімістичні персонажі більш раннього походження, що ще не тяжіють до культу патріархальних предків і пе мають у своїй структурі будь-яких родових ознак, характеризуються прикметами тотемістичного тварипного світу, а разом з ними — здатністю перетворення з антропоморфного у зооморфний

вигляд. Найбільш характерними є ці ознаки для образу лісовика. Мають їх так само й полісунка, водяник, польовик, а часом і полівка.

Відомий пімецький вчений Л. Реріх вважав, що аналогічний східнослов'янському лісовикові waldgeist міг виникнути ще в мисливському суспільстві 183. Продуктом світосприймання давніх мисливців чи скотарів вважала його і Е. Померанцева 184. Іншої думки С. Токарев: образ лісовика витворений землеробами, які боялися лісу 185. На паш погляд, ця думка більш справедлива, оскільки доміпантною в цьому образі є все-таки відлякуюча, а не заступницька функція. Не підлягає сумніву й те, що серед духів природи образ лісового духа один з найдавніших. Відповідь на питання про його генезу може дати лише повний апаліз усіх його функцій.

Поштовхом до виникнення подібних образів у народних віруваннях, а потім і в фольклорі був анімізм. Проте в образі лісовика є чимало притаманного тератоморфним та тотемістичним зооморфним персонажам. В українських повір'ях полісун найчастіше виступає вовчим пастухом 136. На Чернігівщині він інтерпретувався навіть як «вовчий бог», але при цьому місцеві жителі вказували, що живе він у литвинських, тобто білоруських, лісах 137. Лісовик майже завжди невидимий, але виказує себе голосом. Живе він у віддалених лісових колибах-пустках, часом заводить до

себе жінок і вступає з ними у статеві стосунки.

Побачити лісовика можна, дивлячись назад крізь ноги. Можливо, що де натяк на перекидання через голову в обряді ініціації, після якого ініціантові, за уявленнями тих часів, повинен був показатися тотем-деміург.

Позбутися лісовика чи позбавитися впливу його магічних дій, згідно з повір'ями, можна, вивернувщи весь свій одяг, що за семантикою давніх мисливських обрядів озна-

чало народитися заново.

Дитина, яка побувала у лісовика, починає ворожити. Всі наведені вище функції за їхпьою природою є тотемістичними, а отже, походять ще з мисливського суспільства. Поряд з тим майже у всіх відомих сюжетах про лісовика провідним мотивом є страх людини перед володарем лісових угідь і місцем його проживання. В окремих легендах і повір'ях лісовик душить чоловіка за те, що він ночує з кіньми біля лісу, або краде вночі людей, які сплять на узліссі, і суне їх в ліс 138. Зрозуміло, що ні для первісного мисливця, ні для скотаря, котрі більшу частину свого життя перебували в лісі, подібні дії полісуна не могли

вважатися за кару. Більше того, в образ лісового духа міцно увійшов анімістичний дуалізм добра і зла, притаманний всьому фольклору давніх хліборобів. У тотемістичних поглядах добрий завжди буває добрим, а злий злим. Ця особливість збереглася і в структурі первісних анімістичних персонажів — образах злих і добрих духів. Але в подальших модифікаціях — образах духів, які уособлюють збалансовані сили природи, добро і зло вже вті люється в одному персонажі. Причини цього явища слід вбачати в подальшому освоенні людиною рільництва та її спостереженнях над природою: одні й ті ж явища по-різ-ному відбивалися на плодах землеробської праці. Скажімо, одна й та ж волога могла сприяти доброму урожаєві, а могла й знищити його.

Ліс у період примітивного землеробства все ще залишався одним із джерел харчування людини, але оскільки людина тепер бувала в ньому значно рідше, ніж її предок при мисливському способі господарювання, їй легко було заблукати й загинути в ньому. Причиною заги-

белі при цьому міг також вважатися ліс.

Таким чином, тільки у землеробському суспільстві людина змогла сповна осягнути дуалізм природного середовища, а разом з тим і вселити його в конкретні світо-

глядно-художні форми.

Первісним у ставленні людини до будь-якого персонажа нижчої міфології є страх перед ним. Мотиви дружби людини з лісовиком теж розвиваються у цьому контексті. Вони, як правило, мають місце після мотиву його загоджування. В одній білоруській легенді селянин ховає від дошу лісовикових голих дитинчат; і після цього отримує в нагороду багатство <sup>139</sup>.

Цей персонаж конфліктує майже виключно з хліборобом. У жодийй із відомих нам східнослов'янських легенд не зустрічалися мотиви, де лісовик робив би щось на шкоду мисливцеві. Навпаки, з багатьох сюжетів випливає, що йому він допомагає: паганяє на мисливця зграю лисиць, підказує, коли потрібно полювати 140. Знається з лісовиком і пастух 141. Таким, на нашу думку, міг уявляти лісовика лише слов'янин-хлібороб.

Водночас для північноєвропейських народів, які ще тривалий час жили з мисливства, зокрема, скандінавів і німців, лісовик міг скоріше служити господарем угідь, ніж уособленням страху <sup>142</sup>. У цій же ролі він часто зустрічається в міфологічних меморатах («быличках») північних

та східних росіян.

В українському фольклорі образ лісовика менш уживаний, піж в російському та білоруському. Мабуть, це можна пояснити природними умовами, кількістю лісових угідь, а може, й особливостями художнього плану. Найчастіше образ лісових зустрічається в меморатах. Вопи ж не дуже звичні на українському тлі, а фабулати з цим образом не часті й у російському та білоруському фольклорах.

Найпопулярнішим на Україні сюжетом про лісовика є сюжет про те, як він грівся біля вогню. В одній легенді лісовик приходить до чумаків, коли ті, почувши вночі його голос, почали з ним перегукуватися. «Старі чумаки казали, щоб вони мовчали, так вони таки не послухали. От те, що гукало в лісі, стало одгукуватися все ближче і ближче, а далі виходе з лісу чоловік голий та страшний: іде мимо дерева — врівні з деревом, мимо куща — з кущем, дій-шов до воза — врівні з возом». Коли один з чумаків огрів його розпеченою головешкою, лісовик зі словами «оце так попаривсь, оце так погрівсь!» утік назад до лісу <sup>143</sup>.

Характерно, що для більшості сюжетів, на відміну від безсюжетних оповідань, лісовик — істота безневична. Він мужньо зпосить на собі злі людські жарти, не відповідаючи на них злом. Те ж саме можна сказати і про природу образу богині з закарпатському фольклорі, яка там найчастіше й виступає жіночим двійником лісуна. Такий же добрий і чугайстер. Може, саме тому в мотиві про зустріч людини з демоном вночі біля вогнища ці образи часто контамінуються. В українському фольклорі нічні посиденьки біля вогнища— швидше природна функція чу-гайстра чи водяника, ніж полісуна. У росіян, де образ доброзичливого велетня-танцюриста невідомий, нетиповим

є і мотив зустрічі біля вогнища з лісовиком.

Як і будь-який інший дух природи, лісовик охороняє свое господарство з великою старанністю. Він сам пасе свою звірипу і стежить, щоб з нею, бува, нічого не трапилось 144. У білоруських легендах і повір'ях він навіть відводить від дичини випущені в неї кулі 145.

В уявленні людей лісовик, як, зрештою, й самі люди, у відповідь на зроблене йому добро може приносити офіру й зі свого боку. В одному із закарпатських міфічних оповідань двоє мисливців, знайшовши в лісі на гілках дерева заплакану дитину, заколисали її. Дитина заснула, а через деякий час надійшла мати— лісовка— і дозволила їм у винагороду застрелити одного бика 146.

Як людина боїться лісу, так і лісовик має боятися людського житла. Тому в українських легендах він навідується в село здебільшого вночі, а почувши кукурікання півнів, яке віщує світанок, тікає в хату. Коли лісовик біжить, ліс хилиться до самої землі, неначе жито у вітря-ну погоду, а тріщить, ніби під час великої бурі 147.

З усіх духів природи лісовик пайнезлостивіший, але в тих сюжетах, де він контамінується з перелесником чи з узагальненим образом «нечистої сили», може приносити й эло. Загальновідомою функцією лісовика є його здатність співати й насвистувати мелодії, причому «чоловік не міг би той голос удати» <sup>148</sup>. Голос лісовика найчастіше відлякує людей, але трапляється, що потрапивши в скрутне отановище, вони сприймають його за людський і довго блукають по лісі <sup>148</sup>, а часом, перегукуючись, заходять і гипуть в болоті. У легенді «Про дівчину Якилину і лісовика» <sup>150</sup> багато в дечому схожий на перелесника лісовик грою на сопілці зваблює дівчину-красуню, та отрижавни різ неї на передоку вузлик з нарівним зіллям яке мавши від неї в дарунок вузлик з чарівним зіллям, яке

тй дала з собою мати, тут же стае вороном.
Жіпочі двійники більшості персонажів духів природи за своїм походженням значно пізніші від них самих, а тому, як правило, бувають і полігенетичними і поліфункціональними. Не виняток у цьому й образ дружини лісовика— полісунки (інші назви: лісунка, лісовка, лісовиця, лісниця, богиня). Часом її функції у карпатських легендах перебирає на себе лісова красуня мавка. Цілком замовчує легенда про те, які функції виконує лісниця у господарстві лісовика, що ще більше ускладнює підходи до її генези. В деяких сюжетах та повір'ях говориться, що лісовиці беруться з викрадених лісовиком блукаючих по лісі жінок. Дружини лісовика ховаються в хащах, і на відміну від пього самого, рідко попадаються на очі людям <sup>151</sup>. Причиною є маленькі діти, до яких лісовки-годувальниці мають велику пристрасть. Селянку, котра повернула знайдених лісовиченят, лісунка нагороджує повними засіками збіжжя, а після смерті жінки ходить під хату оплакувати її <sup>152</sup>. Вона краде й переховує в лісі і чужих дітей 153. У небагатьох сюжетах богиня заступає давній образ зооморфної чарівної дружини. Якоюсь мірою це теж може служити доказом давності образу, оскільки, крім неї і мавки, жоден жіночий анімістичний образ не має подібних ремінісцентних зв'язків.

Образ водяника, здавалось би, не користується в українському фольклорі великою популярністю, але за

кількістю жанрів, де він фігурує, цей персонаж переважає навіть лісовика, одного з найпоширеніших анімістичних образів східних слов'ян. Його типологічний діапазон надобразів східних слов'ян. июго типологічний діапазон над-звичайно різноманітний, і в кожному із жапрів має свою специфіку. В билинах про Садко та в казках він постає в образі водяного царя <sup>154</sup>, царем над водою і рибою ви-водять його і повір'я білорусів <sup>155</sup>. У міфологічних опо-відях («быличках») росіян та схожих з ними легендах українців водяник подається як жорстокий хазяїн водної стихії, володар усіх її живих істот.

Д. Шеппінг вважав, що в народній творчості цей персонаж пов'язаний з поганським культом води <sup>156</sup>. Він може нагапяти рибу <sup>157</sup> і навіть укладати з рибалками угоди про улов <sup>158</sup>, мірошникам крутити жорна <sup>159</sup>, заплутувати сіті, заносити їх невідомо куди <sup>160</sup>. Як і лісовик, водяник не терпить нічної присутності поблизу своїх угідь людей. Жінку, котра прийшла після заходу сонця до річки напитися води, він штовхає у воду, тягає за волосся, від ри-балки проганяє рибу, а іншого разом з човном виносить

Дух природної стихії вороже ставиться до людини, оскільки головна його турбота— зберегти і примножити багатства природи. Лише після того, коли рибалка чи мельник вступить із ним у змову, водяник стає прихильним до нього. У російських повір'ях говориться, що на допомогу водяника можна сподіватися й тоді, коли зречешся віри і рідних<sup>182</sup>. Такі тлумачення могли бути викликані негативним ставленням до водяника не тільки з боку офіційної християнської релігії, а й з боку передую-

ооку официвної християнської ремли, а подають водяника най-частіше у вигляді сома <sup>163</sup>, селезня <sup>164</sup>, немовляти у білій сорочині <sup>165</sup>, рідше — діда <sup>166</sup>, дорослого чоловіка <sup>167</sup>, ягняти <sup>168</sup> чи пса <sup>169</sup>.

Відомі й сюжети, де водяник являється людям висо-ким сивим конем <sup>170</sup>. Таким пайчастіше уявляли водяни-ка давні германці та деякі інші близькі їм народи. У Рока давні терманці та доли піль сії подібні повір'я поширені на Оці. Тут у рибалок навіть існував звичай 3 квітня приносити в жертву водяникові спеціально приготовленого до цього дня й приправленого медом і конопляною макухою коня <sup>171</sup>. С. Толстов переконливо довів зв'язок коня з культом води у східній міфології <sup>172</sup>. В місцях проживання народів, серед яких побутували подібні уявлення, з конем часто поеднувалися навіть образи русалок 173.

В українській міфологічній традиції кінь популярний в сюжетах про заховані скарби, а його приналежність до водяної стихії, можливо, свідчить про наявні сліди етно-

культурних запозичень.

Втілення господаря водяної стихії в образі коня, мабуть, не випадкове і ще з однієї причини. Оскільки майже всі антропоморфні анімістичні образи зберегли в собі здатність до зооморфного перевтілення, хтозна чи можна стосовно тих умов, у яких побутував цей образ, знай-ти тварину, котра б повніше й точніше відображала силу і прудкість водяної стихії, ніж несамовитий кінь.

Всі східнослов'янські народи вважали, що водяник безсилий проти ведмедя і через те боїться його. Збереглися згадки, як у дім, збентежуваний водяником, зумисне водили господаря лісу. Увійшли ці згадки і в легенди. В легенді «Скарб водяника» 174 він подається як колишній утопленик, що вночі навідується до власного скарбу. Оскільки на тому місці, де водяник закопав його, чоловік збудував хату, дух щоночі виносить усіх членів сім'ї сопними на двір, а сам тим часом шукає в хаті те місце, де повинні лежати гроші. Це тривало доги, доки господар, не покли-кав на ніч до хати ведмежатника. Потрапивши в лапи ведмедеві, водяник більше не чіпає чоловіка, а зустрівши його на озері, розкриває свою таємницю, пропонує чоловікові гроші, хату просить знести із заклятого місця, а піч розкидати.

I все ж таки варто зауважити, що це едина з відомих нам легенд, де водяник має якесь відношення до захованих у землі скарбів. Швидше всього тут відбулася контамінація з образом утопленика, а щодо поєднання з ним функцій ведмедя, то останній відіграє роль очищаю-

чої сили не лише в сюжетах з водяником.

В українському фольклорі, на відміну від російського й білоруського, невідомий образ водянихи. Жіночою паралеллю водяника тут часом виступає русалка, але як у функціональному, так і в естетичному плані вона цілком відмінна від водянихи навіть у ролі дружини водяника.

Польовий дух в українській демонології — найчастіше істота чоловічого роду, хоча в цій же ролі виступає й полудниця. Незважаючи на те, що за семантикою це швидше дух природи, ніж злий дух, у легендах польовик виконує лише функції, вороже спрямовані щодо людини. Цією особливістю він відрізняється від решти духів природи, алевній є й певна історично-художня закономірність. Цей образ акумулював у собі і риси земляного духа, одного із ранніх анімістичних образів, що втілював протистояння сил природи втручанню людини в надра землі, і злого вихора, й польового біса. Накладання одне на одне зразу стількох негативних образів відбилося на найузагальненішому із них образі польовика.

Побачити польовика можна лише сонним 175. Сполоханий людською присутністю, він найчастіше перетворюється птахом, зайцем, іноді являється подорожнім чоловіком <sup>176</sup>. Як дуалістичний з позицій добра і зла дух природи цей образ не сформувався і значного поширення в фольклорі

не отримав.

Домовик в українців називається по-різному; хатній дідько, домовий, хованець, годованець, щасливець тощо. За своєю поетикою він посідає проміжне місце між духами природи і духами-господарями. Зовнішність нагадує в ньому духа природи (оброслий щетиною, мае здат-ність перевтілення у тварии, сприяє успішному веденню господарства), але генетично він ближчий до духів-господарів, найчастіше пов'язаних з уявленнями про духів по-мерлих предків, які беруть під свою опіку певні ділянки землі та інші об'єкти діяльності своїх живих родичів.

Помешканням хатнього духа служить дім його хазяїна, за межами якого він часто зображається безсилим <sup>177</sup>. Цим домовик близький до духів місць, але, на відміну від них, у ньому переважає добра основа. Вона ж могла бути закладена в ньому, найімовірніше, уявленнями культу предків. Про це, з нашої точки зору, свідчить і одна із його

назв — хатній дідко (у гуцулів).
Дії домовика абсолютно співвіднесені з діями господаря. Зло він робить лише у відповідь на чиєсь зло або ж коли в хаті робиться що-пебудь не так, як би йому

На Україні цей образ менш популярний, ніж у Росії чи в півпічній частині Білорусії, і зберігся переважно у східних, прикордонних з Росією областях, значно рідше в карпатському регіоні. Навіть на Поліссі, котре вважаєть ся дуже архаїчним в етнокультурному відношенні, цей персонаж не становить помітного явища. Як зауважив ще в минулому столітті Є. Ляцький, його популярність спадає із просуванням з півночі на південь, пропорційно до того, як зростає популярність образів русалок і водяника <sup>179</sup>. У північній частині Європи домовик відомий майже в усіх народів, в той час як у південній, де він майже невідомий, окремі його функції компенсують навіть віли. У південнослов'янському фольклорі заплетення коням грив, що вважається в росіян виявом любові домовика до домашніх тварин, належать їм.

Найповніше образ домовика, його генезис та поетичні функції досліджені у монографії відомого фінського вченого Л. Хонко <sup>180</sup>, а також у працях російських учених Е. Померанцевої, С. Токарева, В. Зінов'єва.

Цей персонаж значно пізніший, ніж образи духів природи. Щодо його генези та хронологічної поляризації, то С. Токарев на передній план висунув феодальну хатню основу образу. Про його причетність до феодалізму свідчить і інша характерність: найбільше домовик впливає на добробут в сім'ї, і це головна риса його поетичної природи. Та він далеко не опікун дому, а, швидше, оборонець у ньому патріархальних порядків. У легенді про те, як господиня посварилася з відьмою-сусідкою і та під час її відсутності не давала спати домовикові, він карає за це не сусідку, а господиню, хоча її провина дуже мала <sup>181</sup>. Охорона дому не є домінантною функцією домовика, зате він завжди піклується про добробут хазяїна. Через де, незважаючи навіть на назву «домовик», його функції фольклорі східних слов'ян частіше замикались на домашній худобі (основна складова частина багатства у феодальному суспільстві).

У російському фольклорі склад домашніх демонологічних охоронців значно ширший, і їхні функції більш диференційовані. Окрім домовика, тут згадуються ще хлевник, овинник, банник, гуменник та ін. Українцям ці образи невідомі, тому тут домовик хоча й мешкає, за людським уявленням, на хатньому горищі, та мусить дбати і про худобу. Улюбленому коневі він підкладає сіпа, заплітає гриву, а котрий не до вподоби, того ганяє цілими ноча-

ми, аж поки тварина не зачахне зовсім.

Через деяку прозаїчність основних функцій образ домовика позбавлений поетичного ореолу, властивого, скажімо, лісовикові чи водяникові. Може, через те і в легендах він зустрічається не часто, а як наслідок — сюжетні оповідання не завжди передають його основні функції. Наприклад, серед найпоширеніших — сюжет, побудований на порівняно пізньому повір'ї про те, що домовик не любить солоної страви. В одній легенді мати на час своєї відсутності доручила дітям занести їсти домовикові. Коли діти подали йому посоленої каші, дідко, перекинувши під ними драбину, повипарював їм очі <sup>182</sup>. В іншому сюжеті він зірвав з хати дах і покинув хазяїна, бо паймит постійно носив йому їжу з сіллю 183.

Генезу цього мотиву, мабуть, слід шукати в уявленнях про потойбічне життя, пов'язаних з культом предків, а саме — в оберненості хтонічного світу: все, що на цьому світі є благом, на тому вважається злом, незруч-

Існує й дегенда про те, як домовик-баран мало не забив молодого хлопця, коли той, ночуючи в хаті його господарів, в пошуках їжі, коли всі поснули, розбив горщик з варениками. Розбитий горщик — поетична метафора сварки в хаті, а домовик, як можна було переконатися з інших сюжетів, не терпить цього. Можливо, в

цьому й лежить розв'язка легендарної фабули.

Цікаве, хоч і дуже лаконічне, оповідання про розмову двох домовиків, котрі живуть у сусідніх хатах. Один із них скаржиться на те, що в його господаря нема навіть окропу в печі, щоб горло промочити. «А в мого, — хва-литься другий, — аж два горшки». Ображений неувагою господаря домовик хоче спалити свое обійстя, але сусід-

ський просить його не робити цього, бо в хаті лежить по-зичений хомут його доброго хазяїна. Невдоволений домовик сам повертає хомут, а свій дім підпалює 184.

Турбота про добробут господаря і знання всього, що й де в господарстві знаходиться — важливі функції домовика, але на відміну від тих, про які ми знаємо з хронікатів, вони не сприяють розкриттю генези образу і не дають глибше зрозуміти механізму його подальшої транс-

формації.

У більшості сюжетних оповідань та меморатних повідомлень домовик вступає в конфлікт з жінками, чим він дуже відрізняється від лісовика та водяника. Останні переважно конфліктували з чоловіками, а жінок навіть брали собі у дружини. Домовик у жодному з відомих нам міфологічних сюжетів з жінками не живе, а при тривалій відсутності чоловіків уночі душить їх, хоч знову ж таки у статеві стосунки з ними не вступає. Звідси провідними у генезі цього образу були уявлення культу патріархального роду, який із самого початку суворо забороняв статеві зносини всіх старших членів батьківської родини з дружинами молодших членів роду, хоч зворотний зв'язок допускався 185.

У цьому контексті «хатній дідко», що живе на горищі або під піччю 1886, міг інтерпретуватись як дух предка, дружній до всіх членів батьківського роду і ворожий до інших родів, що випливало із самих функцій оберега: опіка потрібна лише там, де може мати місце небезпека. В па-тріархальній сім'ї чужою могла вважатися невістка, про що свідчить і українське прислів'я «невістка кістка». Тому чи на добро, чи на біду, домовик завжди душить тільки її, чия присутність у хаті для нього завжди небажана.

Отже, домовик, хоча зовні й нагадує чимось духів природи, за семантикою може бути дух-предок, котрий

вболіває не лише за господарство, а й за свій рід.

Духи населених місць (духи-господарі). В українських міфологічних легендах ці образи не отримали такого полирення, як духи природи. Сферою опіки духів-господа-рів на Україні переважно вважалися дрібні об'єкти: мотили, пагорби, хати-пустки, замчиська, руїни хат, в яких жили чаклуни, та ін. Непроста диференціація цих сбразів в українському фольклорі ускладнюється тим, що, з одного боку, дії цих духів інкримінуються залишеному у старій хаті домовикові, який лютує впочі, а з іншого образи духів, що нібито живуть в могилах-курганах, на рудниках, шахтах, дуже податливі до перевтілення. Врешті-решт це призводить їх до контамінації з образом чорта.

Найстійкіші у цій тематичній групі образи духів, що стережуть скарби. Мабуть, однією із головних причин їх-ньої функціональної стабільності є властива їм добра основа (мабуть, виходить від духів-предків, з уявленнями про яких ці персонажі нерозривно пов'язані). Найчастіше такі духи змальовуються у вигляді сивобородих старців. У летепді «Заклятий льох» <sup>187</sup> щастя зустрітися з таким старцем випало бідному пастушкові-наймиту. Старші хлопці-пастухи зірвали з нього і кинули в льох шапку. Хлопчик добре знає, що за це йому мусить перепасти від хазяїна, бо шапка хазяйська, тому й не жене худобу додому, а сидить на могилі й плаче. Коли бачить, вийшов із льоху сивий дід і подає йому шапку, повну золота. А сам каже: «Не бійся, синку, бери свою шапку! А те, що в ній, забери собі, бо ти бідний, і ніколи не бійся нас, ми добрі люди».

Таким же добрим виявляється й дух Келеменової гори. Легенда подає його у вигляді карлика з білою бородою, котрий стерсже не лише скарб, а й саму гору, бо в тій горі знаходиться колодязь, а в колодязі — ключі від моря. Досить у пошуках скарбу зруйнувати гору — і море заллє всю землю. Про це й каже своєму батькові хлопчик

Келемен, що залишився у карлика навіки <sup>188</sup>

У більшості мотивів духи-старці зображаються віщими. Ім добре відомо про все і всіх, з ким вони зустрі-чаються. Сивий дух, який трапився біднякові на шляху в Маріуполь, добре знає, що в того нема грошей, хоча бідняк і вигляду не подає. Старець веде його в льох зі

скарбами й нагороджує багатством 189

В. Соколова вважає, що витоки повір'їв про скарби, з яких походять мотиви більшості легенд і переказів, «у давніх народних віруваннях, в уявленнях про багатства земних надр, які свого часу відкриються для загаль-ного щастя, і духів-господарів, охоронців скарбів, які часом дають їх частину достойному» <sup>190</sup>.

Нам важко погодитися з тим, що всі мотиви про скарби викликані одпорідними уявленнями. Вони можуть бути амбівалентними як за генезою, так і за відношенням до дійсності. Аргументом може служити навіть те, що вони побутують принаймні у чотирьох різних за своїми функціями жанрах: казках (про охоронників царства мертвих), легендах (мотиви, що грунтуються на давніх повір'ях про духів предків), переказах (про козацькі, гайдамацькі, опришківські скарби) та меморатних оповіданнях

скарбів.)

Повір'я про заховані скарби могли сформуватися не раніше ніж наприкінці родового ладу. У всякому разі неземлеробським народам та народам, що не мали державності, вони невідомі. Оскільки скарби в легендах найчастіше з'являються у вигляді коштовних металів, можна припустити, що найбільшого поширення ці мотиви зазнали в період продуктивних товарно-грошових відносин. Не виключено й те, що набагато раніше скарб міг уявлятися в натуральній формі, пов'язаній з пізнанням таємниць нав-колишнього світу чи лікуванням хвороби. У всякому разі близькі до цих уявлень і легенди про чарівну квітку папороті (розкриває власникові таємниці природи) і про

громову стрілу (зцілює від хвороб).
У пізніших сюжетах відношення духів-господарів до скарбів описується просто: «...Під руїнами замка, глибоко в землі нечисті духи зберігають багато золота та

коштовностей, котрі сховав туди пан Хуст» 191

У давніших легендах образи духів-господарів часто ускладнені різномапітними побічними уявленнями, але й вони, як правило, мають якщо не прямий, то хоча б посередній зв'язок з культом предків. Наприклад, дуже часто скарби з'являються у тваринному вигляді, що може мати прямий зв'язок з уявленнями про метемпсихозу померлих. В одній українській легенді є навіть пряма згадка про циклічну реінкарнацію.

Залишена вдома без нагляду старших дитина перекидається дідусем-карликом з довгою бородою. «Пішла

жінка в поле, а знахарка притаїлась у куточку да й дивиться. Коли ж дитина скік із колиски: гляне, аж то вже не дитина, а дід. Сам низенький, а борода отакезна! Зараз за вили, цупить із печі горшки, аж крекче, і почав уплітать

страву. Як усе впорав, тоді знов став дитиною». Потрапивши у руки знахарці, яка почала його бити деркачем, дідок змушений був розкрити їй таємницю. «Вже я, бабусю, перекидавсь не раз і не два: був я спершу рибою, потім ізробивсь птахом, мурашкою, звірюкою, а се ще попробував буть чоловіком» 192.

Легенда прекрасно ілюструє уявлення про метемпсихозу, але, на нашу думку, в персонажному переліку різних тварин, оскільки цьому в сюжеті не надається особливого значення, бо не це головне, може допускати й деякі неточності. Оскільки провісниками скарбу замість сивобородого діда в інших легендах та переказах можуть виступати ті тварини, котрі здебільшого служать смисловим еквівалентом людини при будівельній офірі (півень, гусак, золоторуна вівця, поросятко з золотою чи срібною щети-ною, корова або кінь) <sup>193</sup>, можна припустити, що в цих постатях за віруваннями культу предків вбачалося і подальше переродження людини після її смерті. Звернемо увагу ще й на ту обставину, що загальна кількість згаданих іпостасей разом з людиною становить число сім. Міфологема життя, мабуть, вважалася при цьому безперервною і наші предки вірили, що після семи прожитих під іншим виглядом віків, вони вдруге народяться людьми.

В українських міфологічних легендах скарб, якщо нема згадки, на скільки часу він заклятий, являється теж через сім років. О. Потебня пов'язував цю особливість з повір'ями про громову стрілу, втілення небесного вогню 194. О. Афанасьєв пояснював семилітній період повернення громової стріли втіленням семимісячного періоду, на який ховається у темні хмарні печери блискавка Перуна <sup>195</sup>. Типологічний зв'язок між повір'ями про скарби і громовою стрілою добре помітний, але щодо періодичності появи скарбу, то тут, на нашу думку, вирішальну роль відіграло уявлення про реінкарнацію. Число сім якраз і є тим упіверсальним числом (чи то за кількістю чоловічих духів чи за кількістю універсалій тваринного світу, пов'язаних зі скарбами), необхідним для повного циклу реінкарнації духа предка. Отже, через сім років, за давніми уявленнями слов'ян, вважалося можливим нове втілення духа в тіло дитини шляхом переродження предка. Відображенням подібних уявлень може виступати й наведена нами вище смислова єдність «дитина-старець» чи «дитина-

предок».

Виняткової уваги заслуговує зв'язок духів зі скарбами у вигляді грошових знаків. У багатьох легендах зустрічі з духами місць відбуваються поблизу могил-курганів, пагорбів 196 та гірських печер. Але, на думку Є. Мелетинського, із цими ж місцями пов'язувалися й уявлення про місце перебування тотемних предків 197. Ці ж об'єкти служили й місцями поганських поховань, причому з самого початку - поховань людей, що користувалися винятковим авторитетом, оскільки до Х ст. для всіх інших слов'ян головним способом поховання була кремація 198. Поруч з покійником нерідко клали й коштовності. Пізніше, коли ховання в курганах стало у слов'ян основним спо-собом схоронення, гроші на місці поховання могли роз-ціпюватися як плата за місце. Релікти цього уявлення досі збереглися як у самих поховальних ритуалах, так і в повір'ях про скарби: «Як найдеш гроші, не бери всі: так не годиться, остав стіко-небудь заплатить за місце...» <sup>199</sup> Щодо уявлень про метемпсихозу, за якими через деякий час дух померлого повинен знову оселятись в людину, гроші, котрі виконали свою функцію плати за місце, повинні перейти тому, в кого він оселявся. Може, саме тому скарб завжди має конкретного адресата і найчастіше трапляється дитині <sup>200</sup>.

Багато українських міфологічних легенд розповідає про зашмарканого білоголового діда, який блудить по світу у зношеному одязі і, якщо втерти йому носа, він тут же розсиплеться сріблом <sup>201</sup>. Ще популярніший цей образ у білорусів. «Дзедка, — кажуть вони, — ходить по шляхах з сумою під виглядом старця з червоними вогняними очима й з такою ж бородою, і,зустрівши нещасного бід-няка, наділяє його грішми» 202. Проте напівміфічний «дзедка» відомий білорусам не лише як володар скарбів. Він відіграє важливу роль і в ритуалах весілля. У так званому «стаўбавом» обряді, який символізуе збір усього роду нареченого для походу за нареченою, роль проводиря весільного дійства і головного заспівувача весільних застіль відіграє персонаж у білій дляній одежі і стоптаних постолах, якого так само звуть «дзедка» 203. Типологічна схожість обох образів може свідчити про їхнє спільне походження, тобто старці, що охороняють в легендах скарби, так як і весільний «дзедка», мабуть, походять зі

спільного прототипу — образу духа предка.

Духам-охоронцям скарбів властива певна суперечливість: володіючи незліченними багатствами, вони в біль-шості сюжетів, передусім білоруських, змальовуються нещасними жебраками. Очевидно, ці скарби їм не належать. Перебуваючи в землі, цінності виконують ритуальні функції, а щойно з'явившись нагорі, вони переходять до інших, цілком конкретних адресатів.

У білорусів образи «дзядоў» — своєрідна універсалія. З ними нерозривно пов'язані не лише повір'я про скарби та весільні ритуали, а й землеробська та скотарська обря-довість. Чотириразове протягом року їх частування мало забезпечити добрий урожай, приплід худоби, одним сло-

вом, успішне ведення господарства 204.

Залишки подібних поминальних ритуалів на Закарпатті <sup>205</sup> та Західному Поліссі свідчать, що подібні звичаї могли колись побутувати й на Україні. Але тут вони значно швидше асимілювалися з релігійними культами Різдва та Великодня. Тому поява в багатьох легендах скарбів до Дарної Неділі може служити прямим додатком до давпіх уявлень про прихід духів предків у день їх поминання, оскільки за християнськими звичаями це вшанування починалося з наступного після Великодия четверга і тривало до неділі.

У легенді «Скарб у вигляді білої гуски» <sup>206</sup> молодиця провокує з'яву скарбу власною поведінкою. Захотівши пирога (видно, того, що призначався для калік-перехожих) і не маючи більше сили дожидатись усієї родини з церкви, вопа заховалась знадвору за вікном і каже: «Дайте милостині, ради Христа!» В ту ж мить із-під печі висунула голову біла гуска. З переляку жінка знепритомніла, зате свекор, прийшовши додому, з розповідей невістки зразу ж визначив, що це був скарб. Коли через тиждень («в Дарну Неділю») історія повторилась, невістка вже не розгубилася: вдарила гуску по голові качалкою вінці так і розсипались».

Духи-охоронці скарбів — одна з найпоширеніших на

Україні категорій духів місць, тому на них ми зупинились детальніше. Але поряд з ними тут побутують й інші, менш

помітні різновиди духів-господарів.

Найпізнішою, хоча теж доволі популярною генерацією духів місць, можна вважати духів шахт, копалень, рудників. Більшість із них остаточно сформувалися вже в епоху капіталізму. Ці образи неоднорідні за структурою. До них увійшли різні за природою погляди й переконання, тому одні з них ближчі до анімістичних

злих духів, інші своєю поетичною природою тяжіють до

образів, пов'язаних з культом предків.

У господарів місць, переважно рудників та копалень, часом трансформуються злі духи. Образи земляних духів увібрали в себе різноманітні, часом навіть дуже віддалені між собою уявлення. В таких легендах демони місць не зображаються карликами. На вигляд вони як люди. Люблять дратувати робітників своїми злими жартами, заважають працювати, приходять на свист. В одній карпатській легенді дух копальні, зачувши свист, прийшов до робітника, відібрав у пього лампу і цілий рік водив по підземеллю, після чого той невдовзі після виходу з ко-пальні помер <sup>207</sup>. Іноді духи допомагають людям. У легенді «Земський дух» <sup>208</sup> демон замість коня возить робітникові сіль до ставу, а в легенді «Демон солерудника» <sup>209</sup> сам видобува€ за ніч гору солі.

Заставні сили. За своєю поетичною семантикою мають багато спільного з духами місць. Вони так само грунтуються на уявленнях про духів померлих предків, але, на відміну від перших, мають властивість робити шкоду своїм живучим на цьому світі родичам за недотримання належних щодо предків звичаїв. У легендах ці звичаї зводяться переважно до ритуалів поховального та поми-

нального обрядів.

У ролі заставних сил виступають в українському фольклорі упирі, русалки, мавки, потерчата, мер-ці, висільники, потопельники, покутники. Три останніх персонажі рідко виходять за межі повір'їв та коротких хронікатів, решта ж добре відомі й у леген-

дах.

Найдавнішим серед заставних сил, мабуть, можна вважати образ упиря. Слово на його означення вперше зга-дується у давньоруській пам'ятці XIV—XVII ст. «Слові св. Григорія», яку вважають за переклад грецького оригіналу XII ст. У ньому, зокрема, говориться: «Се же словене начали трапезу ставити роду рожаницам преже Перуна бога их, а преже того клали требы упырем и берегипямъ» <sup>210</sup>. Б. Рибаков, виходячи з контексту давньої пам'ятки, вважав, що вірування в упирів і берегинь могло бути найдавнішим із християнських вірувань слов'ян. Розглядаючи їх в контексті анімістичного дуалізму добра і зла, який, на думку вченого, є первісною стадією людського світосприймання, в упирях віп вбачав духів зла, у бере-гинях— втілення доброго начала <sup>211</sup>. Ця думка відомого вченого анітрохи не суперечить реконструкціям слова

«упир» Ф. Міклошича, М. Горяєва, А. Преображенського, С. Младенова, І. Голуба, Ф. Конечного, М. Дмитрієва, котрі вважали його запозиченням із тюркських мов у значенні «міфічна істота». Т. Лукінова, навпаки, доводила, що в тюркські мови воно могло перейти із слов'янських, і на основі слов'янського матеріалу реконструювала його

як «неспалений» 212.

Щодо майже двохтисячолітньої історії слов'яп (з X ст. до н. е. до X ст. н. е.) спалення трупів було звичною формою поховання <sup>213</sup>. Випадки, коли померлий чи загиблий па полюванні, війні чи в дорозі залишався неспаленим, па думку Т. Лукінової, могли роэглядатися як вкрай небажані, за що і сам померлий, а передусім його рідня, підлягали карі. Такою карою вважалося перетворення неспаленого трупа в упиря — міфічну істоту, котра у віруваннях багатьох слов'янських народів, як у попередньому людському вигляді, так і під виглядом вовка чи пічного птаха, може навідуватися додому і ссати кров зі сплячих. Всі уявлення про упирів нерозривно пов'язані з двома нероздільними у слов'ян культами: предків, зокрема зооморфиих, і вогню <sup>214</sup>. Про це свідчать і міфологічні легенди.

Ареал вірувань про упирів на слов'янських землях досить широкий. Слово «упир» добре відоме східним слов'янам, особлівю сербам <sup>215</sup>. У білорусів ця міфічна істота відома під назвою «вупор», у поляків — цріог, у чехів — цріг, у болгар і росіян — «вампир» <sup>216</sup>. Але не в усіх згаданих народів він вийшов за межі повір'їв і став традиційним образом фольклору. Майже невідомий він у складі російських «быличек» і «бывальщин», а серед усіх східних слов'ян найпопулярніший в українців <sup>217</sup>.

Дуже чіткі його обриси в українських легендах. Передусім вирізняються функції заставного небіжчика, що може тільки підсилювати правильність думки про його можливий зв'язок з давніми способами поховання у

слов'ян.

Виробленість сюжетів про упиря не дає ні найменших підстав сумніватися у його давніх традиціях в надрах усної прози. І все ж вважати його дуже давнім не випадає. По-перше, як випливає з багатьох легенд, він грунтується на культі патріархального роду, що за своїм походженням є явищем досить пізнім. По-друге, на відміну від безумовно давніх образів, віп існує у фольклорних сюжетах ніби осторонь від природного середовища і цілком замикається на реаліях хтонічного світу (боїться сонячного

світла, не має тіні, дихає холодом, лише від його доторку на столі залишається вигорілий слід долоні і т. ін.).

За окремими винятками упир — істота чоловічого роду, що з'являється до вдови, котра тужить за померлим чоловіком або й уголос висловлює побажання, аби побачити його мертвим <sup>218</sup>, або ж до нареченої, яка поклялася не виходити заміж ні за кого, напередодні її весілля чи коли вона просто не може вже його дочекатися <sup>219</sup>.

У фольклор сюжети про упирів, мабуть, увійшли вже з повним утвердженням автономної парної сім'ї. Тому, як правило, в них після смерті чоловіка дружина залишається в хаті сама або з малими дітьми і захистити її від упиря нікому <sup>220</sup>, упир намагається забрати її з собою в

царство пітьми.

Українські легенди про упирів зводяться до трьох основних сюжетів. 1. Упир вмовляє дружину чи наречену перейти жити до нього. Засмучена дружина не підозрює, що це демон, і дає згоду. Потім, опинившись уже на цвинтарі, потрапивши після цього в хатину з мерцем, здогадується про все й рятується втечею за допомогою сувою полотна. 2. Упир хоче забрати чи розірвати жінку, але вона рятується тим, що до третіх півнів розповідає, як робиться полотно. 3. Жінка щоночі спить з упирем, від

чого чахне сама й народжує дітей без кісток.

У повір'ях і меморатах про упирів чільне місце посідає символ межі. На межі упирі зустрічаються, за межу б'ються між собою і просто потрапляють на очі людям <sup>221</sup>. Та в деяких мотивах, можна вважати, пізніших за своїм утворенням, роль межі відіграє кладовище. На нашу думку, це не випадково. Межа і є тим символом кордону між світами, реальним втіленням якого, а водночас і місцем проникнення до хтонічного світу, в багатьох народів виступає кладовище. Нікому з царства мертвих не вдається переступити цю межу. Упир наділений цією властивістю, оскільки він вважався таким, що ще не переступив межі хтонічного світу у зв'язку з відсутністю поховального ритуалу.

У сюжетах, де відбувається зустріч упиря із звичайним мерцем, вони завжди б'ються між собою, як дві непримиримі, ворожі сили («Вмерлий коханок») 222. Для одного із них, передусім для упиря, ця бійка закінчується фатально: співає півень і віщує прихід нового дня, мрець знову лягає на лаву нерухомо, а упир розливаєтьсь смолою. Але ж єдиною розбіжністю між цими образами може бути лише їхня участь чи неучасть у загальноприй-

нятому обряді поховання. Цей образ пов'язаний саме з ним, бо причиною появи упиря найчастіше служить недотримання котрогось із поховальних ритуалів, що можна розцінювати як ремінісценсію паявності обряду поховання загалом.

Хоч упир живе і не в підземному світі, а лище на межі, проте, коли він приходить за дружиною чи нареченою і забирає її до себе, цей шлях виявляється таким же тривалим, як і до царства мертвих: зваблена колишнім нареченим, дівчина опиняється на цвинтарі за лічені хвилини, а повертається назад після вдалої втечі близько півтора року <sup>223</sup>. В подібних сюжетах засобом порятунку від упиря найчастіше служить сувій полотна. Подавши один його кінець в могилу, поки колишній чоловік чи наречений тягне його до себе, жінка встигає втекти далеко.

Поховальний обряд у слов'яп багатьма деталями на-гадував весілля <sup>224</sup>. Померлого хлопця чи дівчину вдягали у весільний одяг з усіма необхідними атрибутами, на Закарпатті ще й на початку нинішнього сторіччя поховальна процесія почасти супроводжувалася весільними піснями й танцями. У цьому контексті полотно, на різних кінцях якого знаходяться чоловіча й жіноча половина, могло мати в легенді ту ж саму семантику, яку в весільному обряді має ритуал пов'язування рук молодим, що вважається одним із центральних ритуалів українського весілля. Виняткової уваги щодо цього заслуговують ті сюжети,

де жінка рятується від упиря тим, що всю піч розповідає йому, як робиться лляне полотно. З одного боку, цей композиційний прийом служить зволіканню часу. Обробіток льону вважався найтрудомісткішим процесом, а жінці добре відомо, що поки вона опише все по порядку від оранки групту до вибілювання полотна (в найповнішому варіанті — п'ятпадцять операцій — «Мрець і баба» <sup>225</sup>), повипен прокукурікати півець, і упир відійде разом із царством пітьми. З іншого боку, посилання на те, як довго робиться полотно, може служити своєрідною формою соромливої відмови упиреві-нареченому, адже в обряді сватання на знак згоди дівчина подавала рушники. Отже, розповідь про те, як довго робиться полотпо— своєрідне повідомлення, що рушники не гетові, тобто дівчина ще не збирається заміж. Символом незгоди на заміжжя у багатьох куточках України вважався піднесений женихові гарбуз, який водночас служив ще й актом клинів над молодим. Коли ж дівчина хотіла поставитися до жениха чемпіше, на Західному Поліссі батьки казали сватам,

що не готові до весілля і навіть рушників не наткано; це означало, що дівка цього літа не піде заміж, бо кросна вносилися в хату лише па зиму, а до цього часу і рушникам нема звідки взятися. Щоб не образити сватів, на Поліссі

дівчата часто й дотримувалися цього строку.

Слідом за мотивом розмотування сувою полотна і перетягування його упирем в могилу в легендах першого типу постає мотив погоні. Розмотавши весь сувій і не знайшовши судженої, упир намагається наздогнати й ро-зірвати її. Та вдається це йому дуже рідко. Частіше на шляху втікачки, піби випадково, виявляється хатина з мерцем. У ній вона й намагається заховатися від переслідувания, та упир знаходить її і тут. Та як тільки він опиняється в хаті, з лави піднімається мрець і вступає з ним у бійку. Легендарні сюжети ніколи не вдаються до мотивації поведінки мерця. Лише в одному з відомих нам сюжетів постає очевидним, що б'ються вони за жінку. Один каже: «Вона моя!» і другий вторить те саме <sup>226</sup>. Але й тут неясно: чи то кожен із мертв'яків хоче забрати жінку

собі, чи другий просто стає на її захист. У багатьох легендах другого типу жінка ховається від упиря на піч. Має місце цей мотив і в легенді про двобій мерця з упирем («Вмерлий коханок») 227. Думається, що семантика подібних мотивів має в усіх легендах традиційний характер. Важко лише визначити однозначно, чи втеча на піч символізує звертання дівчини до сімейного вогнища, яке за давніми уявленнями оберігається духами предків, чи втечею на піч вона вдає своє малолітство. (Ритуал колупання дівчиною печі в обряді сватання теж може служити символом малолітства і цноти). Але мрець, що впустив дівчину в своє помешкання й став на її захист проти насильницького захоплення упирем, може втілювати й охоронні функції предків роду. В цьому випадку жінка чи дівчина, котра ще не переступила межі підземного царства, як і наречена, вже віддана заміж, але ще не введена у дім молодого, належить водночас і чоловікові, і своєму роду. Відображенням подібного стану є, мабуть, суперечка між мерцем та упирем про те, чия це дівчина. Корені цього могиву заховані у давній практиці весільних обрядів <sup>228</sup>.

У міфологічних легенцах упис і практистичного практисти

міфологічних легендах упир і мрець часто не диференціюються, а обидва пазиваються мерцями, хоч і подаються один таким, що вертається за жінкою, а другий лежить на лаві, але в момент пебезпеки стає на її захист. Боротъба між ними — це не лише суперечка між добром

і злом хтонічного світу, а й втілення полярно різного ставлення до всього на цьому світі сущого. Оскільки у більшості сюжетів упир приходить за жінкою, то можна припускати, що на одній із причин його невпокоєння в момент формування сюжету відбився звичай разом з померлим формування сюжету відопься звичай разом з померлим чоловіком ховати його дружину. Загиблий трагічно не міг зазнати такої честі. Дуже промовистою у цьому зв'язку е та обставина, що упирем за багатьма повір'ями ставав після смерті багатий чоловік, чаклун, ворожбит. У випадку про одночасне поховання жінки, описаному Ібн-Фадланом, такої честі теж удостоюється багатий купець, котрий має власних рабинь. Диференціацію поховального обряду залежно від соціального стану засвідчують і археологічні дані.

Отже, поєднання цих кількох особливостей в образі упиря може бути далеко не випадковим, а сюжети про нього мають під собою не такі вже й віддалені в часі

і цілком конкретні реалії.

В легендах про співжиття жінки з упирем на цьому світі конфлікт розв'язується мирио. Загиблий далеко від дому чоловік тривалий час ходить почами до своєї дружини  $^{229}$ , чи прилітає до неї у вигляді вогняного эмія  $^{250}$ . Щедро наділена його любов'ю жінка починає марніти, після чого задумується, як би його позбутися. Знаходяться й люди, переважно жінки, які вчать, як саме не зробити,

А секрет полягае в тім, щоб здивувати упиря. Звичні для легенд сцени, коли жінка зустрічае його вдягнена у все святкове і тут же будить дітей і забирається з ними з хати. На здивоване запитання «куди?» відповідає, що йде на весілля, де брат жениться із сестрою. повідає, що иде на весілім, де орат жениться із сестрою. Здивований упир запитує, чи ж таке може бути, на що жінка завжди відповідає однаково: «А хіба буває, щоб мертвий до живої ходив?» <sup>231</sup>. На думку О. Потебні, подібні дії в українських та німецьких оповіданнях «вживаються для того, щоб змусити заговорити (упир мовчить) чи засміятися і таким чином збити його з пантелику» <sup>232</sup>. Але ж у багатьох однотипних сюжетах упир і не буває мовчупом, і павряд, щоб сама розмова служиль причиною його збивания. В оповіданні куди важливіше, і це очевидно зі всієї сукупності українських текстів, повідомити про щось таке, чого б він ще не знав і ніколи не чув. Як усякий представник хтонічного світу, він має знати про все. Факт незнання і тим більше здивування може й виступати у сюжеті причиною його приголомшен-ня, а звідти й сумніву у своїй силі.

В українському фольклорі образ упиря поєднує в собі багато суперечливих, а часом і взаємовиключаючих типів. В одних випадках — це результат контамінації з іншими образами, в інших — наслідок конфесіонального пересомислення. «За одними розповідями, упир народжується під дією нечистої сили, але живучи серед людей, нічим від них не відрізняється, і лише після смерті його пізнають по червоному свіжому обличчю. За іншими розповідями, упирем людина стає тільки після смерті» <sup>233</sup>.

На одній групі образів ми вже зупинились, бо саме па одніи групі ооразів ми вже зупинились, оо саме її вважаємо основою, що ж до іншої, то на ній, на нашу думку, могло відбитися ставлення офіційної церкви до сумнівної практики чаклунства. Все надприродне, що пе мало канонічного статусу, прирівнювалося до нечистої сили, котрої «земля не приймае». Тому з могил таких упирів зносить вітром хрести, їхні домовини оббивають при при при старів про собі и при по собі не не пососі обручами, але вони лопаються самі по собі ще по дорозі на кладовище. Може, назва «упир», як уже зазначалося вище, не випадкова щодо цієї категорії людей, тому чаклуни так само, як і непоховані родичі, не мають безборонного доступу в царство мертвих. Але не викликає ні найменшого сумніву і те, що за своєю поетичною природою цей тип образу вторинний. Сюжети про упирів чаклунів мають менш вироблену композицію, здебільшого вони малоепізодні і грунтуються переважно на мотиві про те, що земля не приймає чаклуна. А отже, тут можна вбачати асимі-(за властивість метаморфози називаеться й вовкулакою) з образом упиря <sup>234</sup>.

У багаться посельность посельность уписать у посельность на по ляцію на спільному мотиві «непоховання» образу чаклуна

багатьох легендах і особливо повір'ях та оповідяхмеморатах мають місце мотнви про збирання упирями роси з полів, через що буває засуха, відбирання ними молока у корів <sup>235</sup>, але ці ж таки функції набагато частіше зустрічаються в образах частунів, відьом, русалок.

Контамінується упир і з персоніфікаціями хвороб. Легенди, а ще частіше не цілком сформовані у них хронікати, розповідають, наприклад, про те, що упирі можуть перетворюватися у білих псів <sup>236</sup> і викликати хвороби доти, доки не наїдяться досхочу <sup>237</sup>, сідати людям на плечі і переслідувати їх аж до хатнього порогу, хоч самого порога вони бояться <sup>238</sup>.

Серед міфологічних легенд про упирів є чимало вчорашніх розповідей-меморатів, що стали вже традиційними. Кожна з таких легенд має оригінальний сюжет, але водночас і більшу невиробленість поетичних засобів. В ле-

7-3270

генді «Як упирі жерлися по-собачому» хлопець спробував розборопити несамовито розлючених собак, які жерлися на краю села, і кинув між них вила, але й сам приїхав

додому мертвий, бо то були упирі 289.

Існує й декілька варіантів сюжету про суперництво упирів з подорожнім поштарем, що ігнорує старі забобони, а тому й не має перед ними страху, або ж вояком, що

опинився в подібній ситуації 240.

Близькі до упирів і покутники. В одному з оповідань покутник приходить уночі до дружини і вмовляє її не тужити, бо від цього йому ще важче почивати на тім світі <sup>241</sup>. А в деяких сюжетах е й прямі посилання на те, що покутники мучаться самі й мучать своїх рідних через педотримання ними всіх тонкощів поховального обряду 242. Але причини «неспокою» покутників не замикаються лише на цьому. Вони покутують і за те, що залишили малолітніх дітей, тому вмерлий батько приходить вночі гойдати колиску (див. у додатку), їх мучить невиконання їхньої останньої волі, тому про неї теж доводиться приходити

Образ русалки — один із найпоширеніших і найскладніших образів народної демонології. У різні часи і з різних точок зору його вивчали О. Афанасьев, І. Снеги-рьов, Ф. Міклошич, С. Токарев, Е. Померанцева, В. Соко-лова, М. Грицай, Л. Виноградова, В. Зінов'єв та ін. Перша згадка про русалок як особливих міфічних істот

перша згадка про русалок як осооливих міфічних істот у вітчизняній історіографії належить В. Татіщеву і сягає XVIII ст. Але відомий історик посилається на працю Д. Ростовського. У тому ж XVIII ст. про них згадують у своїх дослідженнях М. Попов і М. Чулков. Отже, на той час уявлення про русалок були поширені у східних сло-

Безумовно, побутували вони й раніше, у дохристиянські часи, бо пізніше не могли вже набути такого значного розповсюдження, цьому б перешкодила церква.

Існували різні припущення щодо входження цього об-разу у фольклор східних слов'ян. Етимологію слова «русалка» виводили зі слів «русло» та «русий». І. Снегирьов вбачав його витоки у пазві річки Рось <sup>243</sup>. Були й інші версії, серед яких виняткової уваги заслуговує висунена Ф. Міклошичем. Він дошукувався етимологічних витоків назви персопажа в поминальних святах — русаліях, відомих багатьом народам Європи. Про побутування цього свята на Русі згадують Початковий літопис (XII ст.) і ранні «поученія».

На думку Ф. Міклошича, спочатку русалії не мали з демонічними образами нічого спільного і лише пізніше, подібно до того як обряд колядування послужив формуванню уявлень про Коляду — поганське божество, так обряд русалій — уявлень про русалку. Більше цього, Ф. Міклошич вважав, що свято русалій було християн-ським і пізніше, зливаючись з язичницьким святом, яке відбувалося у той же час, стало поганським <sup>244</sup>.

Подібної точки зору дотримувався і відомий російський фольклорист О. Веселовський. Не наполягаючи на пріоритеті в образі русалки християнського начала, він пов'язував походження її назви з давньоримським Rosa-rossaluсвятом на честь померлих предків. Оскільки аналіз східнослов'янських забобонів свідчить, що «весняні русалії головним чином поминальний обряд», він вважав їх явищем одного типологічного ряду з подібними святами в інших народів <sup>245</sup>.

свята невдовзі перейшла на душі вшановуваних небіжчиків і після цього вони теж почали називатися русалками <sup>246</sup>. Учень О. Веселовського В. Анічков вважав, що назва

Коли одні вчені вбачали у генезі русалок безперечний зв'язок з культом предків, то інші наполягали на пріоритеті в них культу рослинності. Багато повір'їв містять згадки про те, як цілу осінь і зиму русалки живуть у воді і лише навесні виходять на берег <sup>247</sup>. Виходячи з цього, 1 лише навесні виходять на осрег <sup>241</sup>. Виходячи з цього, Д. Зеленін вважав, що первісно образ русалок — це образ подавальниць літньої живодайної вологи. Тому й свято русалій відзначається на початку літа <sup>248</sup>. Подібних погля-дів дотримувалися О. Афанасьєв, В. Пропп <sup>249</sup>. Водночас генезис образу Д. Зеленін вбачав у заставних небіжчиках. Схожої думки дотримувався і В. Петров, який, висуваючи на передній план символ цілющої вологи, бачив у русалках викликаних з води предків, котрі «йдуть у поля й ліси, щоб забезпечити ріст і цвітіння посівів» <sup>250</sup>.

Зв'язок русалок з родом постає з багатьох меморатів та хронікатів. В одному з них русалка дорікає жінці, яку називає матір'ю, за те, що не пом'янула її в рік смерті. Через три дні мати вмирає <sup>251</sup>.

В українців русалії переважно мали характер поминальних обрядів на честь нехрещених і мертвонароджених дітей, а в деяких місцях, крім цього, ще й утоплениць. В. Соколова пов'язувала подібні вірування з церковними ускладненнями образу русалки і вважала, що «зв'язок їх. з житом, з урожаєм, який простежується навіть у пізніх.

обрядах, свідчить про інші джерела образу», ніж заставні

Думка абсолютно правильна і з нашої точки зору, але якщо не враховувати, що у зв'язку русалок з рослинністю значна частина дослідників, яка відкидає їхню заставну природу, схильна вбачати сліди культу рослинності — анімізму. Від анімістичних демонів — водяника, лісовика, полісунки, польовика, полудниці — русалка, якщо мати на увазі традиційно фольклорний, а не олітературнений її тип, цілком відрізняється адресним характером своїх дій. Зде-більшого вони спрямовані на родичів. На відміну від анімістичних демонів, цей образ відзначається більшою езотеричністю. У багатьох повір'ях українців русалку може побачити тільки щаслива людина, але якщо вона комусь розкаже про зустріч, це може закінчитися для неї великим лихом. В одній із західнополіських легенд дівчинка, котра розповіла про зустріч з русалкою своїм хатнім, до року померла. Інші сюжети грунтуються навколо мотиву впливу ру-

салок чи близьких до них образів на природу. Таким чином, різноплановість образу у східнослов'янському фольклорі очевидна. Про це можна судити навіть з синонімії назв (русалка, мавка, повітруля, купавка, лоскотуха, водяниця, криниця). Цілком ймовірно, що деякі з цих назв вторинні і могли виникнути внаслідок табуїзації автентич-

ної назви.

Багато вчених висуває припущення про існування раніше прообразу русалки. О. Афанасьев вважав ним берегиню. Оскільки найдавніше значення слова «берег» (брег) -«гора», то назва «берегиня», на його думку, могла вживатися й на означення мавки, котра в карпатських повір'ях живе на вершинах гір, і для номінації водяних духів, що блукають берегами річок і потічків 253.

Окремі вчені вважають вторинною на слов'янському грунті саму назву «русалка», на їхню думку, застосовану до вже сформованого міфологічного персонажа 254. С. Токарев, наприклад, вважав, що ця назва замінила давнішу слов'янську— «берегиня» <sup>255</sup>.

Проте в українському фольклорі й донині побутує два цілком відмінних за своєю структурою образя: русалка і мавка. Один більше тяжіє до культу предків, інший — до культу рослин. З цього приводу В. Соколова, справедливо відзначаючи, що поряд з цими двома назвами побутує і два різних типи: дорослі русалки і русалки-діти, вважала, що русалки — це образи дівчат-утоплениць, а

мавки — душі померлих до хрещення дітей <sup>256</sup>. Але український фольклор не підтверджує цього припущення. Якщо русалки в ньому нерозривно пов'язані з культом роду і найчастіше в міфологічних оповідях зустрічаються у вигляді вервечки маленьких дівчаток («більше, менше і менше» 257), то мавки, за давніми уявленнями населення Карпат, живуть у горах, люблять веселі танці, крадуть у людей льон і прядуть його. Веспою вони прикрашають квітками полонини <sup>258</sup>. «Мавки живуть у лісах, — говориться в іншому повір'ї, — і являються людям як молоді вродливі дівчата. Причаровують хлопців красою, жартують з ними, а потім лоскочуть до смерті» <sup>250</sup>. Як і демони рослинного світу, мавки бувають високими на зріст <sup>260</sup>. І головне, вони ні за яких обставин не вступають у шлюб з людиною 261

«Сексуальні стосунки, — як справедливо підмітила Л. Покровська, — у давній землеробській общині слугу-вали моделлю, подібно до якої усвідомлювалися природ-ні зв'язки» <sup>262</sup>. Проте ця модель ніколи не поширювалась на образи, що мали певне відношення до культу предків. Водночас про більшість анімістичних жіночих демонів у слов'ян існувало уявлення: вони не лише можуть виходити заміж за мисливця чи землероба, а й навіть приносити цим йому повне панування над силами природи. Русалка, незважаючи на значне поширення сюжетів про спокусу нею парубків, у жодному з них ні в шлюб, ні в сексуальні зв'язки з ними не вступає. Перепоною для цього може служити лише її відношення до культу предків, де вона уявлялась як померла родичка. Нічим же іншим від анімістичних жіночих демонів русалка в легендах особливо не відрізняється. Ії зв'язок з культом роду очевидний, але й етимологію слова «мавка» (навка, нявка) В. Петров реконструював від «нав'я», що в балто-слов'янській лінгвістичній традиції означає «мерці, покійники» <sup>263</sup>. Б. Рибаков, акцентуючи злі першопочатки навій, вважав, що основою для них могли послужити уявлення про зловорожість духів чужих племен 264

На наш погляд, ці точки зору швидше можуть служити приводом для міркувань про первісність назви «мавка» щодо іншої, можливо, запозиченої назви «русалка», ніж аргументом того, що русалки і мавки є персонажними втіленнями однакових поглядів. В силу подібності, яка спостерігається між цими образами, в загальному фольклорному процесі вони могли взаємодіяти дуже часто, що поступово привело до їх повної контамінації, а подекуди

навіть взаємозаміни одного образу іншим.

Мабуть, позначилося на їх асиміляції й те, що культ предків має в своїй основі чимало анімістичних залишків, передусім уявлення про вплив духів померлих родичів на врожай. У зв'язку з цим деякі анімістичні риси як в образах мавок, так і в образах русалок можуть і не бути на-слідками процесу контамінації, а мати генетичний харак-

Чимало анімістичних рис містить у собі тип дорослої русалки, походження якого з повір'їв про утоплениць здаеться нам дуже сумнівним, оскільки ці уявлення не є загальновідомими <sup>265</sup>. Вони можуть мати і літературний характер. Зате в цьому типі образу знаходимо багато такого, що зближує його з полудницею, мавкою, повітрулею та іншими анімістичними персонажами. Окремі його риси, навіяні культом предків, у процесі асиміляції уві-

йшли до їх складу. Незважаючи па значну популярність русалок і мавок в повір'ях та оповідях-меморатах, сюжетних оповідань про них на Україні, як і в інших слов'янських народів, порівня небагато. Значна контамінація між основними типами русалки і мавки позбавляє дослідників змоги не лише визначення їх генетичної основи, а й слементарної диференціації. Це завдання ще більше ускладнюється тим, що у багатьох легендах мавка, русалка, повітруля становлять

єдиний синонімічний ряд.

единии синонімічний рід.
В українському фольклорі дуже поширені мотиви про зустріч русалок із хлопцями. У західнополіському сюжеті «Волошки — русалчині квіти» (рив. у додатку) русалка, підстерігши на околиці в житі вродливого синьоокого парубка, звабила його своєю красою і повела житами. Цілий тиждень ходив він за нею, зачарований її вродою і сподіваючись на щасливу мить кохания. Та русалка не давала йому наблизитись до себс. Коли ж він помітив, що жито за нею встає, мов після вітру, не залишаючи сліду, все зрозумів, і приспавши її пильність, кинувся тікати. Дуже пізно зогледілася русалка, що його вже нема поруч. Пустилася навздогін, і на самому краєчку поля, боячись загубити назавжди, дихнула на нього холодним духом, і на тому місці хитнулася звабливим цвітом волошка — квітка кольору Василевих очей. «І хоч тепер тих волошок розрослося видимо-невидимо, риться в легенді, — русалки ревно стережуть їх і готові залоскотати кожного, хто зірве бодай одну квітку». У легенді «Полонина Камінь» <sup>266</sup> в подібній ситуації

виступають мавки-повітрулі. Своєю пристрастю до танців

і веселого, безтурботного життя вони нагадують південнослов'янських віл. Одна із них так само зваблює на полонину молодого вівчара-музику. Три дні Василь забавляв мавок чарівними мелодіями біля гірської ватри і спостерігав їхні несамовито веселі танки. За те, що славно повеселив їх, дівчата-мавки відпустили парубка додому, але попередили: «Не смієш говорити, легіню, де був, кого бачив і що чув, бо лихо буде».

Прагнення до анонімності — характерна ознака багатьох демонічних образів, хоч найбільше боїться бути

впізнаним у своїй хтонічній природі упир.

Про зв'язок мавки-повітрулі із хтонічним світом свідчить ще одна важлива деталь наведеної легенди. Це далекий перехід до місця, де живуть мавки. Не випадково ідуть вони «полем, зеленою скатеркою трави шовкової, піднімаються вгору і вгору... і полем, і лісом, і знову полем». А біля самої вершини з'являється ще й густий туман. «Він нічого не бачив — ні дівчини, ні поля, не відчував запаху зілля, яке росло довкола. Тільки розумів, що хтось його веде, тримаючи за руку». Мавки знають про все, зокрема про кохану дівчину вівчара — Гафійку, але пропонують забути її й полюбити когось із них.

Здатність знати про все на світі — характерна ознака представників «того світу» (мабуть, пояснюється уявленнями про піклування духів предків про добробут своїх родичів, уміння володіти природними стихіями). Віщим в усіх легендах виступає упир. Часом віщунство вважається причиною його непогамовності після смерті. Воно притаманне й потерчатам. Можна припускати, що саме з віщуванням як пізнанням усіх секретів природи, пов'язані мотиви загадування русалками загадок, відомих з русальних пісень:

> Ой, біжить-біжить мала дівчина, ои, отменьствать мала дівчина, А за єю да русалочка; Та послухай мене, красна панночко, Загадаю тобі три загадочки, Як утадаеш, до батька пущу, Не угадаеш — до себе візьму <sup>267</sup>.

Схожий мотив зустрічається і в легендах. В одній із них («Як богині хотіли дістати дитину») русалки, невідомо звідки довідавшись, яке важке передвесільне випробування влаштував хлопець дівчині, приходять їй на допомогу і за одну ніч усі гуртом прядуть «штуку мітків». Але у віддяку просять записати їм те, чого у неї нема. Дівчина погоджується, а коли в неї народжується дитина, русалки. приходять, щоб забрати немовля. Мати просить не позбавляти її єдиного такого щастя, бо вона не знала, що відписувала. Русалки обіцяють поступитися лише тоді, коли вона відгадає, кого із них як звати. Бідпа жінка мучиться над цим дві ночі, а нічого вдіяти не може. Третьої ночі русалки мають прийти по дитину. Та, на щастя, чоловік, повергаючись удосвіта з роботи, випадково почув, як на ставу хтось, захлинаючись від сміху, ділився свіжими враженнями: «А вона нам то Марипа, то Горпина, то Ганька, то Ксенька, а ми собі Феньки, Феньки». Здивований з почутого, він не міг не розповісти вдома про все дружині. Вона ж зразу збагнула, хто це був і на третій вечір відказала русалкам па їхне питання, а ті мусили дати їй спокій <sup>268</sup>.

В українському фольклорі мотив загадування русалками загадок вживається дуже часто і, як свідчить наведена легенда, може мати прямий зв'язок з уявленнями про прилучення цих демонічних істот до мудрості хтонічних предків. Право загадування у первісному суспільстві завжди належало найстарішим членам роду. В мислив-

завжди належало наистаршим членам роду. В мисливеському суспільстві молодь при допомозі загадок осягала секрети інакомовства, які вважалися найпершою необхідністю успішних ловів <sup>269</sup>. Наприклад, в удмуртів, щоб навчити молодь мислити, проводили вечорниці, на яких загадування завжди вважалося правом старійшиці <sup>270</sup>.

Загадки русалок досить примітивпі, а у випадку, описаному в легенді, вони, бавлячись, пропонують відгадати, як кого звати, що може пояснюватися уявленнями про їх невпізнанність.

Прагнення русалки залишитися невпізнанною знаходимо й у білоруській календарній поезії:

Ишла купалка гарой, гарой, Закрыўшы вовчкі рукой, рукой.

Дівчат і хлопців, які на неї дивляться, русалка сварить, намагаючись викликати у них почуття сорому:

Стаяць люди и дивютца;
Иде купалка и сваритца:
— Ох, вы хлопцы-малойчики,
Ох, вы дзеўки удалые!
Ці вы купалки ня видели,
Ці вы цьвяточкаў не шыпали,
Ці вы вяночкаў не вязали... <sup>271</sup>

Купавка у даному випадку може розглядатися у складі як купальської, так і русальної обрядовості, оскільки дії, описані в пісні, мають місце в обох обрядових циклах.

Проте ми далекі від думки про абсолютну тотожність образів купавки й русалки. Часто русальні обряди переходили в купальські. Одним із провідних ритуалів купальського свята було потоплення чи спалення марени — солом'яної ляльки чи відьми, матеріальною субстанцією якої часто була кіпська голова. Не виникає сумніву, що обидва предмети могли виступати еквівалентом людської жертви.

З багатьох поліських легенд постає ще один важливий персонаж русальної обрядовості — дівка-красуня, котру дівчата обирали з-поміж себе. Її голе тіло прикрашали гілками і квітами; взявшись за руки, дівчата ставали навколо неї і, співаючи русальні пісні, ходили по полю, лузі та гаю. Юнку ту називали русалкою. І в цей день дівчата гуляли без хлопців, які не сміли навіть наблизитись до них шоб не скривлити русалку 272

тись до них, щоб не скривдити русалку <sup>272</sup>.
У русальному обряді використовувалась і солом'яна лялька-«русалка», яку насамкінець топили в ріці <sup>273</sup>.

Реалії, котрі прийнято вважати купальськими, переходять в русальні, а отже, дівка-русалка, жертвоприношення якої символізувало потоплення марени в купальському обряді, могла називатися купавкою. Купала в уявленнях давніх слов'ян — божество, яке дарує людям щасливу мить кохання, а отже, за аналогією до інших слов'янських божеств, мало б у віддяку бути наділене відповідною офірою, а саме: найвродливішою юнкою-купавкою. Контамінація між нею і русалкою, як і сам ритуал потоплення русалки, з пашої точки зору, тяжіє до купальського обряду.

ряду. Як бачимо з легенд, упізнані русалки назавжди зни-

кають так само, як упізнані упирі.

В українському фольклорі дуже поширені мотиви, коли русалки залоскочують свої жертви до смерті. Але в галицьких і закарпатських легендах еквівалентом фатального кінця виступає заведення мавками молодих дівчат з собою в гори («Вівчар Білин»), а русалками — до підводного царства «(Підводна королева») <sup>274</sup>.

Оберегом від русалок на «мавчин Великдень» вважався полин. Та в деяких легендах від них, як і від мерців-упирів, рятуються окреслюванням навколо себе магічного кола, через яке вони не можуть переступити 275. Побачивши в русальну неділю на полі жінку «в білій сорочці з

розпущеними по плечах косами», селянин «обвів віз і волів кругом» і лише тоді — «давай тікать додому» <sup>276</sup>

Магічного кола в легендах не можуть переступити сили, пов'язані з потойбічним світом. Уявлення про його оберігаючу силу знайшли своє втілення в повір'ях про упирів. З метою «знешкодження» покійників, позбавлення їх можливості зле впливати на живих людей, кургани з похованнями майже завжди оточували невеличким рівча-

Колове оборювання вважалося запобіжним засобом від поширення чуми й холери. А те, що цього кола боїться й русалка, ще раз підтверджує зв'язок з уявленнями про хтонічний світ. Іншим свідченням цього зв'язку можуть служити окремі мотиви про мовчазність русалок. Ця особ-

ливість зближує їх з упирями й мерцями.

Ми не виявили жодного сюжету, де герой врятувався б від русалок за допомогою хресного знамення, хоча для інших демонічних образів, можливо, й більш ранніх, анімістичних, внаслідок їхнього ототожнювання з «нечистою силою», такі мотиви можливі. Неподатливість русалок до хреста в чистому вигляді фіксується і в повір'ях: «Од чорта перехрестився, то він нічого й не зробить, а русалка як попаде, то й до смерті залоскоче» <sup>277</sup>. «Одхреститися од русалки не можна. Од єї тре' боронитися тилько свічкою», — вважають у Горохівському районі на Волині <sup>278</sup>. А ось у Ківерцівському районі цієї ж області кажуть; «Від русалки можна одхреститися, тилькі лівою рукою» <sup>279</sup>. У с. Несвіч Луцького району збереглося повір'я, що русалки бояться світла <sup>280</sup>. Тікати від русалки навпроти сонця вчили матері своїх дітей у с. Світязь Любомльського

Дуже сумнівно, щоб образ, котрий має у своєму складі такі повір'я, міг коли-небудь грунтуватися на християнських віруваннях, як це вважав Ф. Міклошич. Неприйняття світла— найперша ознака пов'язаних з культом предків хтонічних образів. А отже, в тому, що русалка не боїться хреста, але боїться свічки, мусять лежати дохристиянські переконання, які виключають цей образ із типологічного ряду узагальненої «нечистої сили», головним оберегом від якої служить хресний знак, і зближують його з образами мерця та упиря, котрі повністю виходять з уявлень культу предків про хтонічний світ. Останній щодо «цього світу» завжди обернений. Модель оберненості виявляється і в такій особливості уявлень про русалку, як змога відхреститися від неї лівою рукою.

Прикметами належності русалок до потойбічних сил є відсутність у них сліду, холодний дух, часті зустрічі з ними неподалік від кладовища. На русальницю жінки не прали, не сушили полотна, остерігаючись, щоб по ньому не походили русалки, бо в полотні від цього будуть дірки. У деяких місцях подібних пересторог дотримувалися не тільки на русальницю після зелених свят, а й на «нямський Великдень».

На «Розигри» (понеділок після русального тижня) русалки у багатьох легендах повертаються на цвинтар. Із особливостей поховальної обрядовості випливає їхня зов-

нішність,

Найчастіше вони змальовані у всьому білому, лляному, в інших випадках — у віночках зі стрічками і вдяг-нені, як сільські дівчата на свято. За деякими повір'я-ми с. Коритниця Локачинського району русалки ходять у тому, в чому поховані.

Уявлення, що русалками стають усі померлі, дуже поширене на Західному Поліссі. Інформації про це вираз-но фіксуються в Любешівському та Любомльському ра-

У багатьох міфологічних оповідях з Любешівщини в русалках упізнають мерців. «Мати на русалний тиждень щось полола в поли. А був у еї син нимий і пушов за єю. Грався-грався каля кошолки, аж прибигае, показуе на мигах, що бачив такого й такого умерлого» (Хоцунь).

Ближче до українсько-білоруського пограниччя спостерігається тип русалки у вигляді неохайної жінки. «Колесь давно сусідка розказувала. Пушла вона в поле з дитеною полоти. А дитена бавилася коло жета, а тоді прийшла і каже: «Мамо, яка та наша тітка нерозумна: така гарачота, а вона окутала ноге онучами, пов'язлася хусткою і ходить із жита в жито».— «Яка тітка? Тітка ж умирла».— «Нє, мамо, я її тилько що в жете бачила» (Лахвичі)

Досі на Любомльщині русалкам залишають на столах на русальному тижні хліб, масло, ставлять відро з водою, вішають свіжий рушник, особливо у тих хатах, де були протягом року мерці (Світязь, Пульмо). На тичці під стріхою у ці дні, як і скрізь по Україні, має висіти чиста й обов'язково суха сорочка (Піща, Пульмо, Підманьове).

В окремих західнополіських селах вважалося, що русалками стають і чоловіки (Оконськ Маневицького району, Проходи Любешівського). У понеділок після русального тижня людям вважається, як вони повертаються до своїх могил окремими групами.

В уявленнях поліщуків потойбічне життя постає з образів русалок як продовження земного. Тому русалка зображалась тут не злостивою. «Ни знаю, чи була з їх яка польза, а шкоде русалке нискиї ни приносиле» (с. Березичі Любешівського району). Не дуже акцентується ува-га й на зовнішній привабливості русалки.

Значно виграє у цьому порівняно з поліськими один із карпатських типів русалки— «лісової панни». «Така панна виглядає спереду зовсім як молода панна, дуже хорошої вроди, але ззаду тягнуться за нею кишки». Вони заманюють недосвідчених парубків до себе в глибокий ліс і силують їх, щоб жили з пими. Зваблені паннами хлопці раптово старіють і дуже скоро вмирають 281.

Русалка-красуня з відкритими ззаду нутрощами — образ не такий і частий в українському фольклорі, але цілком умотивований з точки зору міфологічного світорозуміння. За його канонами, «у красуні тіло світиться через одяг, кістки — через м'язи, волосся — крізь шапку; видно, як по кістках і артеріях переливається кров і мозок» 282

Водночас на цьому образі могло відбитися поєднання побутового і сакрального розуміння краси: те, що на цьому світі прекрасне, на «тому» вважається потворним, і

Образ русалки втілює тісний зв'язок між цими світами, тому акумулює в собі й земну, й потойбічну красу. Русал-ка — чи не єдиний образ нижчої міфології, де естетичне переважає над марновірним. «В образі русалки давній слов'янин втілив у конкретно-художній формі своє розуміння прекрасного, котре перебувае у дружніх до нього силах природної стихії» 283. Тому оповідання про русалок завжди бентежать; нема в народній демонології образу, рівного за драматизмом, художньою виразністю і насиченістю, бо «в жодній демонічній істоті нема такого трагічного поєднання краси й підступності» <sup>284</sup>.

Мабуть, саме в естетичній, художній привабливості цього образу — секрет його довговічності. У всякому разі наприкінці XIX ст., коли багато міфологічних образів втратили популярність, П. Шейн писав: «Віра в існування русалок та їх згубний вплив на людину ще ... дуже міцна у середовищі селянського населення Великої, Малої й Білої Росії» 285.

Русалка — єдиний міфологічний образ, який увійшов у слов янську ліричну пісню, переважно українську та білоруську.

салок, відомі також германським та скандінавським народам. У літературі вони вті пакож с за скандінавським народам. Персонажі, схожі з різними типологічними видами рудам. У літературі вони втілилися у казках Г. Андерсена, творах Г. Гейне, Й.-В. Гете, О. Пушкіна, М. Лермонтова, М. Гоголя, П. Гулака-Артемовського, Т. Шевченка, Лесі Українки, І. Вагилевича, М. Коцюбинського та ін.

Потерчата. У багатьох українських повір'ях стверджується, що русалками можуть бути не тільки дівчата, а й клопчики. У фольклорі вони відомі як потерчата. Проте природа цих образів дещо відмінна від русалок. Це загублені матерями або мертвонароджені діти. Сама назва потерчата, очевидно, походить від російського «потеря» — згуба. Тому в багатьох меморатах у цій ролі виступають і дівчатка. Коли нікого з дорослих немає в хаті, вони можуть вилазити з-під печі, колихати своїх молодших братиків і сестричок. Як і русалки, ці персонажі не злостиві, хоча й мають магічну силу. Народні уявлення про них досить повно ілюструє легенда «Як чоловік відвернув від себе град» <sup>286</sup>. «Вродила жінка двох хлопців. Одного охрестила, а другого закопала». Той, що залишився житн, рестила, а другого закопала». 10 п, що запливаем жиги, й не запідозрював, що у нього був колись брат. Та одного разу, поїхавши у ліс по дрова і наклавши їх повний віз, він навіть не помітив, звідки вмить взявся лісничий. Наляканий селянин покірно скинув дрова назад і був дуже здивований, коли замість хмизу лісничий дав йому найкращих дров, які були в лісі, і порадив поспішати додому, бо чорти вже товчуть у долині град, який невдовзі мають висипати на його село. На прощання добрий лісничий ще й навчив чоловіка, як за допомогою однорічних ліщинових пагонів уберегти від негоди власне поле 287. Поспішив чо-

ловік додому і виконав усе, як йому було сказано. Пополудні град вибив у селі всі посіви, не зачепив тільки зачарованого поля того чоловіка. Але за це його чекала ще більша біда, бо громада звинуватила його у чаклунстві і засудила до смерті. Щоб довести свою невинність перед односельцями, той попросив усіх, хто йому не вірить, піднятися на гору, де недавно йому зустрівся ліс-

ничий і попередив про небезпеку.

Як тільки люди показалися на горі, до них вийшов гарно вбраний пан і тут же змів з лиця землі старосту й урядників, котрі доклали найбільше зусиль, щоб засудити бідного селянина на смерть. Тоді інші селяни зрозуміли: винуватцем напесеної громаді шкоди був не бідний селянин, а його померлий брат-близнюк, душа якого носиться неподалік від рідного села.

Цей сюжет цілком грунтується на уявленнях про вплив заставних сил на атмосферні явища, завжди обернених

проти односельців.

В основі легенди «Брат, що був потерчам» <sup>288</sup>, — переконання про знахарство хтонічних духів роду та їх втручання у родинні справи. У цій легенді чоловіка, який чесно заробив гроші, обікрав сільський староста, коли той зупинився у нього на нічліг. Подорожній заявив про це в управу, але його ж звинуватили в наклепі і засудили до

В ніч перед стратою в темниці невідомо звідки взявся пезнайомець, котрий назвався засудженому його померлим братом. Він навчив арештанта, як покликати на допомогу перед самою стратою, і тут же зник. Коли чолові-ка вивели на майдан, він не забув скористатися доброю порадою, і брат-потерчук не забарився на поклик, показав, де староста заховав гроші, ще й викрив коваля, який на прохання злодія відімкнув скриньку з грішми. Після цього замість невинно потерпілого подорожнього на шибеницю повели старосту.

На відміну від інших образів заставних сил, потерчата в легендах являються на допомогу своїм родичам лише тоді, коли виникає пряма загроза їхньому життю. Генетично цей мотив може походити з маловідомих нині ритуалів звернения до родових божеств у найвідповідальніші моменти людського життя: під час народження дитини, шлюбу, перед смертю. У білорусів вони побутують в постаті

«дзедки».

Потерчат у цьому контексті можна розглядати і як персонажне втілення колективної сили автохтонного роду, що має охоронні функції щодо його членів. Коли виникае невідворотна загроза людському життю, відвернути її в міфологічних сюжетах здатна лише колективна мудрість і передбачливість роду, втілена в образах духів предків.

Зразки її вияву добре відомі і в архаїчних сюжетах казок, де на допомогу членам роду, котрі випадково потрапили у потойбічний світ, втілений в образі підводного царства, приходять довгожителі «того світу», допомагаючи виконати молодим героям найскладніші завдапня і таким чином повертаючи їх до попереднього життя.

В обох наведених легендах про потерчат простежується їхній зв'язок з «нечистою силою». У першій легенді демону-лісничому добре відомі замисли чортів-градоносців; схоже, що саме йому вони й служать. Коли люди судять

свого односельця, вважаючи, що «він той град послав», селянин вказує на потерчука: «Коли ви мене судите, то ходіть у ліс зі мною, я вам покажу того, що це зробив».

Те, що заставні сили мстять лише жителям свого села, є традиційним у народних віруваннях і повністю збігається з уявленнями про локалізацію дій духів померлих предків.

Проте зв'язок цих образів з чортами свідчить про поеднання в них і деяких іноструктурних уявлень, що уві-

йшли до їх складу в процесі трансформації.

В іншій легенді таємничою є сама з'ява потерчати в темниці. Деякими своїми елементами вона дуже нагадує мотиви про чорта, але вміння знайти скарб і тут же заволодіти ним, хоч іноді й інкримінувалось чортам, але здебільшого належить духам предків, посвяченим у всі таємниці підземного світу. В легенді «Про брата, що став потерчам» брат-демон не тільки безпомилково вказує, де знаходяться викрадені старостою гроші, але й називає единого свідка злочину — коваля, котрий відкував замкнену скриню. Для чортів осягнення подібних секретів не

Коли вішали старосту, розповідається в легенді, зня-лася велика буря й понесла його разом з шибеницею, не знайшли його й досі. Останній мотив нерідко приписується «нечистій силі». Але, за уявленнями південних слов'ян, безпосередній вплив на атмосферні явища мають і заставні сили <sup>289</sup>.

Таким чином, у поетичній природі потерчат мають місце два дуже різних за походженням, хоча й близьких за структурою уявлення: про духів предків, що виступають охоронцями роду, і про «нечисту силу». Однак, незважаючи на асиміляцію образів потерчат з чортом, саме вони найчастіше серед заставних сил виявляються і захисниками, помічниками людини.

Часто потерчатами («опирями») в народних повір'ях називають хлопчиків із довгим, до плечей волоссям і в таких же довгих білих сорочках. В Карпатах на Зеленого Юрія вони нібито збирають з посівів росу, що призводить до посухи. Але в сюжетних оповіданнях цей тип образу не

зафіксований.

Не виходять за межі повір'їв і деякі інші образи за-

ставних сил: висільники, утопленики, покутники.

Образи людей з фантастичними якостями. Якою б великою не була в міфологічній легенді роль демонологічних образів, а все-таки варто визнати, що чільне місце в цих оповіданнях посідає людина. Незалежно від того, провідну чи другорядну роль відіграє вона в сюжеті, головною темою цих легенд є її немічність або протистояння невідомим силам природи, вміння знайти з ними спільну мову і змусити служити своїм господарським інтересам. Образ людини в таких оповіданнях змінювався паралельно з еволюцією поглядів на природу, тому в легендах із різними групами міфічних образів і її тип цілком видозмін

А спільним для всіх легенд є те, що незважаючи на фантастичну могутність міфологічних сил, людина не пасивна в протистоянні з ними, а іноді й перемагає їх.

На думку М. Горького, у давніх творах усної народної творчості загальною темою є «боротьба людини з природою» <sup>290</sup>. З особливим драматизмом ця боротьба виявляеться в сюжетах з образами людей, нібито наділених над-

природними фантастичними якостями.

На кінець XIX ст. в уявленнях селян існувало два таких персонажі: чаклун і відьма, хоч і під різними назвами. Водночас вживалися синонімічні означення цих образів, які часом заміняли загальновживані. Так, у значениі «чаклун» у східних слов'ян поширені назви «чарівник, чародій, характерник, химородник, чорнокнижник, знахар, яритник, кмарник градобур, ворожбит, ведун, ле-карь, галдовник, заговорник, шептун порчельник, ворожкарь, талдовинь, заговорина, мента порадноворник ба, дзяд, волшебник, знаток, ведьма, еретик, заговорник знающий» та ін. Для відьом— «чарівниця, бусурканя, чаклунка, ворожка, ведунья, гадалка, вещица, чародейка». Зрозуміло, що багато із цих назв вживалися на означення орозумило, що озгато із цах назв вжавалися на означення цілком відмінних між собою дій впливу на людину, до того ж не лише шкідливих, а й помічних. Наприклад, в етнографічних матеріалах XIX—початку XX ст. чаклуни і знахарі іноді протиставляються між собою. Вважалося, що парші нібито поблать полям виключно здо а пругі що перші нібито роблять людям виключно зло, а другі допомагають позбавитися його. Мало спільного з відьмами і чаклупами має ворожка, яка переважно передбачає майбутне, хоч українська назва цього образу на відміну від нейтрального російського «гадалка» має негативне забарвления, позаяк походить від слова «ворог». Як у позитевному, так і в негативному значенні можуть вживатися назви «чарівник, чарівниця, чародій, характерник, вол-шебник, колдуп». Українська назва «чорнокнижник», російські «ворожельник, ворожея, ворожба, порчельник» завжди співвіднесені зі шкідливою магією. На кінець XIX ст. більшість із цих конвергентних у своїй першооснові назв цілком асимілювалась, а диференціювалися між собою лише чаклун, відьма і знахар. Проте ця розрізню-ваність вже на той час мала напівраритетний характер.

Образи відьми та чаклуна — найбільш досліджені в дожовтневій фольклористиці й етнографії. У XIX ст. їх вивчали російські, українські, білоруські вчені. Проте стрижневий напрям наукових поглядів багатьюх із них визначило висловлювання Д. Шеппінга про те, що творчим імпульсом для виникнення переказів про ворожбитів і відьом послужили конкретні люди, зокрема, волхви і чорнокнижники— перші жерці поганської Русі 291. Оскільти жерперо і волувични водення по види на Визі почина по види на ки жрецтво і волхвування здавна були на Русі поширеки жрецтво і волхвування здавна оули на гусі поширеними явищами, цю думку не стали заперечувати навіть послідовники міфологічної школи, котрі рідко допускали історичну інтерпретацію мотивів. Через два роки після виходу в світ праці Д. Шеппінга ту саму думку повторив О. Афанасьєв. Перетворення жерців поганських «світлих богія» у слуг «непнетої сили» річ размав размитательня богів» у слуг «нечистої сили» він вважав результатом ставлення до них християнства <sup>292</sup>.

Цілком по-іншому підійшли «міфологи» до образу відьми. Оскільки про жриць-жінок з давніх історіографічних пам'яток нічого не відомо, а образ відьми, опріч інших функцій, мав певне відношення до атмосферних явищ, О. Потебня, вдавшись до порівняльного методу вивчення цього образу, дійшов висновку про його демонічну основу.

Хоча демонологічні елементи у структурі образу посідають чільне місце, не можна погодитися з тим висновком вченого, що «відьма стала земним і цілком людиноподібним створінням» лише з часом і що її природжене відношення до небесної худоби, відображення якого О. Афанасьєв та його послідовники вбачали у хмарах, перенесено на земну 293. Проте подібні висновки не належали одному чи кільком авторам, вони об'єктивно зумовлені науковим методом міфологічної школи. Поза всяким сумнівом, генеза образів чаклуна і відьми походить з різних джерел.

Розбіжні за характером, а отже, не виключено, й за походженням, і самі образи чаклунів. Останнім часом під цією назвою об'єднуються всі чоловічі образи людей з фантастичними якостями. Коли версія про їх походження від потанських жерців і волхвів і прийнятна щодо образів знахаря, чарівника-зцілителя, чорнокнижника, котрі у ле-гендах часто допомагають людям, то хтозна, чи можна пояснити лише впливом християнства злостивість чаклунів — представників чорної магії. Не від волхвів, мабуть,

пішли у фольклор і образи чаклунів, пов'язані з ремеслами: чаклун-мельник, чаклун-коваль (химородник), чаклунпасічник тощо. Версія про подібний моногенез образів чаклунів та їх виключно пізнє походження не могла вважатися абсолютно вірогідною і заперечувалась багатьма

вченими.

«Одним з найдавніших, якщо не найдавнішим, предметом релігійно-магічних уявлень людини, — на думку С. Токарєва, — є безумовно сама людина, — на думку С. Токарєва, — є безумовно сама людина, — на думку С. Токарєва, — є безумовно сама людина» 294. Проте вважати образ чаклуна випятково давнім теж не зовсім реально. Більшість функцій, що виявляють себе в цьому образі, без сумпіву, пізнього походження. Крім цього, дуже хистким здається нам випливаючий із цього висновок про те, що страх перед природою первісна людина відчула лише після того, коли повірила у таємничу силу окремих людських індивідів. З нашої точки зору, віра у могутність чаклупа обов'язково грунтувалася на вірі в могутність сил природи. У легендах чаклун неодмінно викликає їх собі на допомогу. Лише із послабленням цієї віри всю цю силу міг акумулювати у собі (в людському уявленні) чаклун. Могутність сил природи, а водночас і певні практичні знання, набуті емпіричним шляхом і забуті більшістю, дісталися йому у спадок. Про зміст накопичених кількома поколіннями знань — набутку однієї людини — мало хто зпав, тому чаклуна боялися. Найбільшою езотеричністю відзначалися чаклунські знання і дії, що побутували в алохтонному середовищі, тому найсильпішим і найнебезпечнішим у будь-якому однорідному етносі вважався чужоплемінний чаклун. Слово «ворожбит» могло первісно вживатися саме на його означення.

Дуже цікавий у плані діахронії міфологічних образів і той факт, що знахар, який в легендах і міфологічних оповідях допомагає людині позбутися впливу будь-якого виду «нечистої сили» і навіть може підкоряти собі волю духів (яких саме, невідомо) 295, безпомічний проти русалок, домовика, лісовика. В жодному із відомих сюжетів у протиборство з ними він не вступає. Звідси випливає висновок: ці образи набагато давніші не тільки від узагальненого образу «нечистої сили», мерця, упиря, від яких чаклун дає раду, а й загалом могли в певних своїх модифікаціях існувати ще до того, як відокремився у своїх помічних функціях образ знахаря, бо іншою цікавою особливістю міфологічних легенд є те, що образи, які грунтуються на різних за своїм походженням уявленнях, у них

між собою не взаємодіють.

Неадекватні за семантикою і самі назви чаклунів. Слово «ворожбит» свідчить про причетність означуваного образу до шкідливої магії чужого роду, «знахар», «відьмар», «відун», «чорнокнижник» характеризують людину з точки зору доступності езотеричних знань, які вона опанувала, «химородник» — циганське слово, в буквальному перекладі означає «коваль», а в переносному— «чарів-ник, котрий володіє секретами якогось ремесла». Здебільшого з подібним смисловим наповненням це слово вживається і в легендах. Чаклуна іноді називають ще вовкулакою чи упирем, в якого, за віруваннями, викликаними, мабуть, християнством, він перетворюється після смерті. Провести чітке розмежування цих, безумовно, різних за походженням образів тільки на основі їхніх назв на даний час неможливо, оскільки в народних віруваннях їхнє значення повністю асимілювалось ще до середини XIX ст. і нині на різних територіях домінує якась одна із цих назв. Найпоширенішою із них і найуживанішою в літературі є назва «чаклун».

Більшу можливість диференціації типологічних різновидів образу чаклуна дає аналіз функцій, виконуваних

ними в легендах.

Виходячи із них, можна виділити такі його художньо-

1. Чаклуни, які здатні перетворювати людей у тварин і повертати їм попередній людський вигляд. У спокуту за цю фантастичну здатність вони змушені й самі піддаватися метаморфозі.

2. Чаклуни-ворожбити (алохтонні чаклуни), що при-

носять шкоду.

3. Чаклупи-заступники власного роду (у трансформованому вигляді — найчастіше весільні дружби і знахарі, котрі нейтралізують дії ворожих чаклунів).

4. Чаклуни-чарівники, які опанували певний фах (мельник, коваль, пасічник, вівчар, музика, а також козак-запо-

рожець, солдат-москаль).

5. Чаклуни, наділені окремими фантастичними якостями (хмарники — градобури, які наганяють або відводять дощові і градоносні хмари; інклюзники, що володіють нерозмінним карбованцем; чаклуни-провидці; чаклуни, здатні відкривати будь-які замки розрив-травою чи сіниною із тнізда ремеза; чаклуни-поліки; ілюзіоністи; гіпнотизери тощо).

За народними уявленнями, чаклуни поділяються ще на дві категорії: природжених, або «природних» і навчених. «Природними» чаклунами передусім вважалися по-зашлюбні діти. Способи народження чаклунів у східних слов'ян описувалися по-різному: дівка родить дівку, ця друга приносить третю, а народжений від третьої хлопчик стане з часом чарівником, дівчина — відьмою <sup>296</sup>. Іноді чаклуном вважали навіть немовля, зачате поза шлюбом. Існувало повір'я: якщо хрещена мати під час хрещення такої дитини перев'яжеться шкіряним ременем, то цей ремінь потім матиме певні магічні властивості <sup>297</sup>. Подібні переконання, як зазначалося вище, генетично можуть походити з періоду ненормованих шлюбних стосунків, коли перша дитина вважалася безпосереднім нащадком звіратотема. Звідси витоки численних мотивів про вимушене

перетворення такого чаклуна на деякий час у звіра. Побутувала думка, що чаклуном можна стати й мимоволі, перебравши знання від помираючого чаклуна. Перед смертур від обор'язкурю наукором за можна стати й мимоволі, перебравши знання від помираючого чаклуна. Перед смертур від обор'язкурю наукором за можна за проделжування від обор'язкурю наукором за проделжування за предоста за предоста за проделжування за проделжування за предоста за пре ред смертю він обов'язково намагається накинути своє вміння іншому, бо без цього не має змоги спокійно померти. Передача у багатьох сюжетах відбувається несподівано: через яку-небудь взяту чи навіть доторкнуту річ, необережно сказане слово і т. ін. Такі мимовільні («невільні») чаклуни, як і природжені, вважалися менш винними і менш ненависними для народу, ніж ті, хто осягнув чорні таєм-

ниці навмисне <sup>298</sup>.

Вчений чаклун був набагато небезпечнішим. Мабуть, тому, що цей образ і набагато пізніший за походженням і, цілком природно, міг мати безпосередне відношення до конкретних людей, вже осягнувших певні знання у галузях фізики, хімії, астрономії та інших природничих

Більшість із цих образів належить до визначених нами четвертого і п'ятого типів. За такими чаклунами часто зберігалась приписувана їх попередникам властивість метаморфози, але, на відміну від перших, вони використовують її довільно, заради власного зиску. Цим і пояснюється виключно негативне ставлення до них у фольклорі.

Українські міфологічні легенди, на відміну від повір'їв та деяких міфологічних оповідей-меморатів, найчастіше замовчують причини появи чаклунів чи набуття ними таєм-ничої магічної сили. Значно важливіші здійснювані ними дії, бо саме вони служать місточками сюжсту. Проте неважко зрозуміти, що «дводушник», який перекидається вовком чи дощовою хмарою і робить шкоду не з власної вини («Дводушник», «Про чорнокнижника») <sup>299</sup>, є ніхто інший, як «природний» чаклуп. Легенда розповідає про

такого з розумінням і співчуттям. Найчастіше прощають

йому і персонажі, котрим він заподіяв лихо.

вчені чаклуни свідомо вдаються за допомогою до «нечистої сили», до них у народі особливе ставлення. В легендах їх змальовують злими, мовчазними і відлюдкуватими, вони збагачуються чужим коштом, шляхом ша-храйства, злодійства й експлуатації «нечистої сили». Все це чаклун робить відкрито, впевнений, що ніхто із простих людей не буде йому протидіяти. Але за все приходить розплата після смерті. Чорти за свою допомогу чаклунові збиткуються над його трупом. Вдягають на себе його шкуру і під його виглядом являються до родичів небіжчика, чинячи щоразу в його хаті неабиякий сполох. Не виключено, що на формуванні цього мотиву могла позначитися кон-фесіональна асиміляція чаклуна з образом упиря, тому в народнорозмовному вжитку чаклунів часом називали й

По допомогу до «нечистої сили» вдаються й чаклуничарівники, пов'язані з рідкісними професіями. Так, в одній українській легенді розповідається про те, як подорожній, негостинно зустрінутий мельником, у помсту встромив над порогом при вході у млин долото. У ту ж мить жорна зупинились і памагання господаря запустити їх знову виявляються марними доти, аж поки він не перепросив і не почастував гостя, а той не вийняв з одвірка встромленого долота 300. Встромлений над порогом гострий предмет може розцінюватися як апотропей — оберіг від «нечистої сили», що приводить у рух жорна, тобто долото в конкретному випадку виконуе роль підвішуваного ра-ніше біля входу в житло каменя з отвором — «Перуно-

вої сокири».

До людей, чие «чаклунство» полягало у високому про-фесіоналізмі, слово «упир» не застосовувалося. Невідомі й мотиви про муки мельника, коваля чи пастуха перед

Цей мотив має місце лише в сюжетах про тих чак-лунів, котрі шкодять іншим. За пізніми народними уявленнями, лише вони вступають у контакт з чортами, а «нечиста сила», яка нібито служить мельникові чи сопілкареві, може становити собою конфесіональне переосмислення анімістичних духів природи.

Природа чаклунства образів цієї групи, з точки зору свого походження, є чи не найяснішою. Генеалогія її ведеться, очевидно, від загальновідомих раніше, але призабутих в часи вузької спеціалізації сільської праці і відокремлення ремесел, поганських обрядів, приурочених до вигону худоби, вильоту бджіл, закладин хати, супроводжуваних різноманітними ритуалами (що їх проводили люди даної професії). Майстри могли акумулювати в собі за довгий час усі топкощі дотримання цих ритуалів, часто прилучаючи до них якісь пові, відомі на інших територіях. Тому їх було прирівняно до чаклунів як людей, що опанували езотеричні знапня.

На спробі поділити чаклунів на «вчених», тобто таких, які займаються чаклунством заради власного зиску, і «природних», невинних, мабуть, відбився первісний поділ їх на своїх і чужих, прагнення зняти провину зі «свого» чаклуна (захищає автохтонний рід) і засудити ворожу практику чужоплемінного (шкодить родові і його чаклунові). Звідси може походити й мотив вічної ворожнечі

між чаклунами, який використовується у сюжетах незалежно ні від типів, ні від функцій самих образів. Знешкодити чаклуна чи зняти заподіяну ним шкоду, за народними віруваннями, може лише чаклун, значно сильніший своїми

знаннями і вміннями від колеги-зловмисника.

Лише щодо конкретного роду можуть різнитися між собою образи чаклуна і знахаря, бо на приктиці чаклунство й знахарство становило єдине ціле і поєднувалося в одній особі. Найнебезпечнішими вважалися іноплемінні чакодин осоот: Такисовиственный прини 301. Але легенда репрезентує опозицію «алохтонність-автохтонність» по-своєму. У ній завжди перемагає чаклун-заступник. У легенді «Як дружко ворожбита випередив» (див у додатку) ледве ворожбит-невдаха, почувши весільних музик, встиг висунути голову в вікно, щоб заподіяти шкоди молодим, як у нього тут же виросли величезні роги.

Витоки мотивів про дружків-знахарів теж мають етнографічний характер. Роль весільного проводиря, передусім на російському весіллі, ще донедавна відводилась, як правило, людині з репутацією чаклуна. Вважалося, що залежно від того, наскільки вправним до чаклупської справи виявиться дружко, залежатиме добробут майбутньої сім'ї. До його обов'язків входило і забезпечити щасливий перебіг весільних ритуалів, запобігти перетворенню мо-

лодих у вовків тощо.

Із заступництвом молодої сім'ї пов'язано багато легендних сюжетів. Знахар-покровитель, окрім запобігання від дій іноплемінних чаклунів, може допомогти молодим зустріги й покохати одне одного 302, врятувати їх від без-дітності 303. Чужий чаклун, ніби змагаючись з чаклуномзаступником, навпаки, всіляко намагається перешкодити щастю подружжя і часом досягає в цьому успіху <sup>304</sup>.

Одноплемінним чаклунам могли спочатку належати й функції лікуючих знахарів. У легендах вони надають різноманітної допомоги: напоумлюють навіжених, допомагають вмираючому позбутися «нечистої сили», а селянам чуми 305.

Знахар-хмарник розганяє хмари або змушує їх обминати поля своїх односельців, дозволивши випасти до-щем на балку <sup>306</sup>.

З часом уявлення про кровну спорідненість знахаря з людьми, котрим він допомагає, атрофувались. У більшості сюжетів знахарями виступають випадково зустрінуті чи спеціально віднайдені люди. Тому, якщо в одних легендах про вовкулак синові-перевертневі допомагає знову стати людиною сам батько-відьмич, то в інших тим же методом повертае його до попереднього життя цілком невідомий йому чаклун-вівчар 307. Крім цього, позбутися заподіяних ним же самим чарів може й чаклуп-зловмисник, якщо його про це попросити. Найпоширенішою функцією во-рожбитів-зловмисників вважається насилання хвороб <sup>308</sup>. Іноді вона пояснювалася дуже наївними, а виходячи з цього, досить архаїчними причинами, як-от: знахар може дати людині щось такого, від чого в її тілі заведуться <mark>ящірки чи гадюки; може заверну</mark>ти назад голову, зробити так, що в людини самі випадуть очі і т. ін.

Подібні погляди на ворожбитство всіляко підтримувалися й офіційною церквою. Вопа вбачала у ньому серйозну перешкоду на шляху прилучення все ширших верств до догматів православ'я. Невипадково навіть одна із видових назв чаклуна — єретик.

Вірування, пов'язані з псуванням, втілила у собі і відьма. Багато відомих учених, зокрема, О. Афанасьев, І. Вагилевич, М. Сумцов, Д. Шеппінг, вважали цей образ жіночим двійшиком чаклуна. Подібні припущення зустрічаються і в сучасній науковій літературі <sup>309</sup>. Проте в українському фольклорі відьма не лише чаклунка, значно частіше це напівмістична істота, наділена багатьма фантастичними якостями, не властивими чаклунам. На відміну від чаклунів і особливо знахарів відьми ніколи не бувають ні добрими, ні «своїми», вони завжди чужі і цілком грунтуються на злих началах.

Ворожий характер відьми, на думку О. Потебні, «нія-ким чином не міг бути наслідком християнства,... тому, що істота з усіма ознаками відьми як ворожого образу, якщо не за позитивними повідомленнями, то за всіма ймовірними висновками, можлива вже й до християпства» 310.

Образ відьми, або чаклунки, в різних модифікаціях відомий багатьом народам. У десятій пісні Гомерової «Одіссеї» богиня Цірцея за допомогою чарів позбавляє супутників Одіссея пам'яті про батьківщину, напоївши їх чарівним зіллям, а ударом жезла і зовсім перетворює їх у свиней. У німців широко відомі повір'я про польоти відьом зії, їхні збіговиська біля джерел і озер, де вони збирають чорні хмари і па них здіймаються в повітря, прямують до місць майбутнього спустошення. Одного разу, побачивши наближення таких хмар, мисливець вистрілив у найчорнішу із них. Із хмари впала мертва гола жінка, і буря тут же вщухла зіг. Про польоти відьом на Чорну скелю розповідають шведські повір'я зіг. У польських легендах і казках зустрічаються мотиви, за якими відьми закохуються у гарних парубків, перетворюють людей у вовків і т. ін. зіч Образ відьми відомий також чехам, словакам та іншим європейським народам. В українсько-білоруські повір'я образ відьми, на думку С. Токарева, увійшов через посередництво католицької Польщі і тому ввібрав у себе багато рис західноєвропейських уявлень зіт. На Україні відьму почасти змальовували красунею, вона зваблює чоловіків. Особливо гарними відьми стають опівночі.

У росіян образ відьми-вродливиці не набув такого поширення, як в українців. Деякі її функції увібрала в себе чаклунка — «колдунья» (у південних росіян) або ж ві щунка — «вещица» (у росіян північних), але там ці образи втілюються виключно у вигляді старої нікчемної баби зів. Не зовсім звичною є західна модель цього образу і для українців. Тому тут хоча й побутують численні повір'я й легенди про польоти відьом через комин на шабаші аж на Лису гору біля Києва, про викрадення ними райдуги і роси, про підковування їх знахарими чи й звичайними людьми (тобто мотиви, відомі багатьом західноєвропейцям). Значно частіше суть цього образу зводиться до звичайного чаклунства, а найпоширенішим на Україні можна вважати мотив доїння відьмами чужих корів. Найнебезпечнішими для подібної шкоди вони вважаються в ніч на Купала зіт. У цей день телят не відлучали від корів, щоб відьми не могли їх попсувати зів, під двері хліва клали борону, а іноді й сам господар чи наймит-пастух ночували біля худоби. Про пригоди цієї ночі розповідає багато легенд. В одній із них («Про відьму») зів хазяїнові, що заховався на ніч за бороню у хліві біля корови, потрапляє до рук ропуха «(Приходе... з дойницею, сіла під корову і стала доїть»). Коли чоловік відрубав їй передню лапу, то на ранок виявилося, що це була його кума.

кума.
У галицькій легенді «Підкована відьма» 320 пастух, що ночував біля худоби на зеленого Юрія, запідозрив відьму в кобилі, котра зайшла до хліва і стала серед корів. Він же виявився чоловіком бувалим, узяв кобилу за гриву, сів на пеї верхи ї поїхав до коваля. Ледве вмовив того роздути горно, не відкладаючи до ранку, щоб підкувати її. На ранок з підковами на руках і ногах теж побачив власну куму.

У деяких легендах задля того, щоб видоїти чужих корів, відьми перетворюються в котів, собак. У повір'ях же говориться, що відьмам для того, щоб видоїти чужих корів, не обов'язково й перевтілюватися в іншу постать, достатньо на Юрія зібрати рядном росу з тих полів, чию худобу вони хочуть доїти, і віддати власним коровам і козам. Від цього їм прибуде чужого молока. Подібний мотив дуже характерний і для чеських повір'їв.

Як звичайні чаклунки, поступають відьми, перетворюючи за зраду своїх коханців у вовків («Дівка-чарівниця») 321. Правда, щодо цієї категорії образів в українському фольклорі вживається й інша назва — чарівниця, хоч загалом обидві назви на значній території функціонують як синоніми.

У легенді «Відьма допомагає синам-мисливцям» 822 мати-чаклунка сприяє успішним ловам та риболовлі трьом своїм синам. «І так же то їм щастило, що тілько націлиться — заєць і є, закине невод — риба так і лізе». Та коли одного разу, обманувши матір, що йдуть ловити рибу, вони крадькома взяли рушниці, тенета й собак і пішли па полювання, мати своєю допомогою видала себе. «Розкинули тенета, загавкали собаки, коли ж і летять в тенета карасі, окуні, щуки — так із дубняка і сиплють».

Цілком земними постають з українських легенд і відьми-красуні. У західноєвропейській фольклорній інтерпретації вони найчастіше пов'язані з піднебесними просторами, звідки нібито керують погодою, впливають на урожай і продуктивність домашньої худоби. В українців відьми-красуні цілком реальні люди, у повсякденному житті вони відрізняються від решти жінок лише тим, що приворожують чужих чоловіків, встигають подоїти раніше від господинь чужих корів і лише певні дні, найчастіше на Юрія та на Купала, злітаються на шабаш. В одному випадку зби-

раються на Лисій горі, а в іншому — біля купальського вогню, з якого вони крадуть попіл, що має магічну силу. Лише в небагатьох українських повір'ях згадується про вплив відьом на погоду.

Виходячи з наведених властивостей образу, можна припустити: в український фольклор він увійшов в період піз-нього середньовіччя, коли у Західній Європі на тернових вогнях інквізиції спалювали тих, кого запідозрювали у

чаклунстві.

У легендах, на противату від українських повір'їв про відьом, найпоширенішим є мотив про польоти на шабаш. Атрибутами для здійснення далекого перельоту служать найбуденніші предмети домашнього вжитку: кочерга, стіл, тріпачка для обробітку льону. Єдиним таємничим засобом можна вважати мазь, добуту відьмою із-під порога. Намастившись нею під пахвами і промовивши закляття, відьма тут же без усяких перепон може вилетіти через комин. Свідками цих нехитрих відьомських приготувань виступають найчастіше звичайні люди, члени їхніх сімей, які почасти навіть уяви не мають про фантастичні властивості одного із членів сім'ї.

На перешкоді езотеричності обряду стає строго визначений для відьми час, про який вона не здогадується, бо

відчуває його лише внутрішньо.

Переконавшись у простоті і доступності проведених відьмою маніпуляцій, її хатні нерідко не можуть утриматися, щоб не спробувати всього, що вона робить, на собі.

таких сюжетах відьми часто можуть відступати навіть на задній план, а головними персонажами розповіді мимоволі стають ті невдачливі свідки, переважно чоловіки, яким забаглось спробувати й собі відьомського життя. Подібним поворотом подій такі оповідання набувають гумористичних властивостей. Іронію викликає вже сама поява чоловіка у жіночій ролі, але ще більшим задоволенням для народу було бачити у ній духовних осіб, багатіїв, представників сільської влади та членів їхпіх сімей.

В одній із легенд наймит, зауваживши, як у ніч на Купала господиня, натершись маззю, вилетіла на тріпачці, «розібрав сі, намастиў сі, косу сі узяў і поїхаў за неў». Спостерігши, як відьми січуться на межі косами, примовляючи «як утну, не перетну», він повторює те саме, але, мабуть, не розчувши добре 323, замість звичайного заклинання, примовляе «як утну, перетну». Як потім виявилося, невмілим застосуванням відьомських прийомів він по-калічив багато відьом, зокрема, й свою господиню <sup>324</sup>.

У легенді «Як вояк підкував відьму» за допомогою таємничої мазі разом з вояком, який подався вслід за хазяйкою дому, де він зупинився на нічліг, вилітає на шабаш <mark>і</mark> мале теля, котре він намастив так само, як і себе <sup>325</sup>

Інший очевидець відьомського перевтілення, зацікавив-шись таемничою олією, спочатку випробовує її магічну дію на горшках, а коли вони всі до одного повилітали в

комин, і сам подається слідом <sup>326</sup>.

В усіх наведених сюжетах відьми стають жертвами людської легковажності у ставленні до несполівано набу-тих знань. Проте існує й чимало сюжетів, де за неповну втаємниченість у відьомські прийоми чи невміння до кінця скористатися ними розплачуються самі невдачливі експериментатори. В одному із них відьми, дослухавшись, що гуцул, який невідомо як опинився на шабаші, при ритуальному поєдинку на межі перекручує слова закликання, элетілися всі до нього і так побили бідолашного, що ледь живий зостався <sup>327</sup>.

Інший герой легенди бачив, як господиня розбиралась і натиралась чудесною олією, та не чув, що шептала при цьому. Олія без закляття подіяла тільки наполовину, і невдаха застряг у комині. Мало того, що просидів там до самого досвітку, то ще й заробив добрих стусанів, коли господиня поверталась тудою ж назад додому («Стрі-

ча в комині») 328

Відьомський світ обернений земному, людському. Часто в ньому робиться все навпаки. Тому ще одного персонажа української народної легенди підводить здоровий людський глузд, зайвий у відьомському ділі. Коли він упрохав дружину й дочку— відьом, щоб вони хоч би раз узяли його з собою, вони вчать його, як і що треба буде робити. Спочатку через голову перекотитися по столі, присуненому до печі. «Тільки гляди, коли будеш летіть за нами, то не кажи «тпру!»» Чоловік виконує всі без винятку вказівки, аж доки чарівний кінь не поніс його в болото. Як усякий селянин, чоловік щосили гукає «тпру!» й опиняється у такій трясовині, звідки додому добиратися аж три роки. А з відьмами подолав цю відстань усього за півгодини <sup>329</sup>. Незвичним здається у цьому сюжеті й сам мотив поїздки відьом. Вилетівши через комин, вони раптом опиняються на конях і далі їдуть верхи. Очевидно, під конем тут мається на увазі чарівний кінь-птах, що посідає чільне місце серед символів світобудови 330

У легенді «Відьмина масть з-під порога» вдівець одружився з відьмою і вирішив звідати секрети відьомського

життя. Так він опиняється слідом за нею в пивниці, де цілу ніч п'є й гуляє з відьмами. Коли ж удосвіта всі розлетілися по своїх домівках, чоловік залишається в пивниці сам, як палець, і мусить виправдовуватися перед господарем один за всіх. А причиною послужило нібито те, що чоловік не знав, що мазь у відьом буває двох гатунків: одна, щоб полетіти, інша — щоб повернутися додому. А другої він якраз і не прихопив з собою 331

З особливим гумором розповідається в легендах про священиків, котрі волочаться за відьмами-красунями. З природної цікавості і їм випадає бувати і на шабашах, і

на бенкетах зі своїми чарівними супутницями. Угледівши на шабаші попа, хлопець, який опинився там випадково, пересікає йому вухо, і священик мусить заплатити наймитові великі гроші, аби тільки той мов-

Найпопулярнішими виступають служителі культу в тих легендах, де свої мирські забаганки намагаються прикрити показовим благочестям. Народна мораль виступає проти будь-якого лукавства, а найбільше картає за нього тих, хто перебуває на вищих щабелях влади: адміністра-

тивної, громадської, духовної та ін.

У легенді «Піп з відьмою на балю» священик, опинившись з коханкою у забороненому для його духовного сану товаристві, перш ніж випити, за звичкою благословляе всіх присутніх. Після цього все відьомське застолля кудись щезає, а слуга церкви «дивит сі... а то він — хрещененький — сидит на гіли, на смереці, а у руци держит кінцке копито» 333.

Багатьом українським легендам властивий мотив про поїздки відьом на людях <sup>334</sup>. Найчастіше в таких сюжетах відьми мають тісні асоціативні й типологічні зв'язки з персоніфікаціями хвороб, здебільшого з чумою 335. Десь у дорозі відьми так само, як і демонічні втіления хвороб, сідають на плечі чоловікам і переслідують їх в такий спосіб до самої хати. Та як тільки персонаж стає на поріг, відьма кудись зникає.

У легенді «Як хлопець відьму ніс» відьма спочатку переслідує парубка в іпостасі свині, потім — під виглядом білого пса, копиці сіна, а опинившись у нього на плечах, знову перекидається псом. Як тільки він однією ногою ступив на поріг своєї хати, відьма ніби розтала 336.

В дуже небагатьох сюжетах їздять на людях і чаклуни або упирі, в чому, очевидно, слід вбачати сліди асиміляції двох близьких за функціональними особливостями обра-

зів. Але якщо з упирями типологічні паралелі у відьом досить помітні (і ті й інші січуться чи б'ються між собою на межі, з місця відьомських шабашів, як і від упирів, людям доводиться добиратися роками), то з чаклунами український тип відьми-красуні перегукується дуже рідко. В легендах вони часто навіть суперничають між собою. Чаклун сильніший, тому в багатьох сюжетах саме він допомагає людям позбавитися від відьомських чарів. А за добру платню може навіть вивести голими на гулянку в корчиу відьом з цілого села («Як відьми танцювали го-лі») 337.
З відьмою може дати собі раду навіть не чаклун, а звичайний чоловік, якщо зуміє зловити її на шлюбний

Мабуть, існує якась закономірність і в тому, що справа ловлі відьом та їх подальшого знешкодження в україн-

ських легендах цілком належить чоловікам.

В образі відьми багато такого, що зближує його з образами, що грунтуються на культі предків. По-перше, цей тип побутує лише там, де добре відомі повір'я про русалок та упирів. По-друге, помітний їх зв'язок з хатнім порогом. По-трете, в образі відьми, так само як і в образі русалки, що в основному базується на культі роду, уявлення про красу органічно переплітаються з уявленням про підступність; обидва образи мають і визначене коло своїх шкідливих дій: русалка переважно робить зло ро-дичам, а відьма— найчастіше сусідам чи кумам; обидва образи тісно пов'язані з обрядами та віруваннями весняно-літнього календарного циклу. І, по-четверте, притаманні багатьом легендам мотиви роздягання відьом догола, звернення до хатнього порога, перекачування через стіл, виліт через комин і, врешті-решт, поєдинок на межі (розгортаються в легендах у строго визначеній послідовності) хтозна, чи можна трактувати інакше, ніж як символи підготовки до переродження шляхом повернення у первісний стан («як мати народила»), прощання з родом, корені якого під порогом, моменту самого переродження (згадаймо символіку перекачування при перетворенні чаклуна вовкулакою і порівняймо з перекачуванням через стіл) і від-відин царства мертвих <sup>338</sup>.

Очевидно, з уявленнями культу предків пов'язані й українські мотиви про пошуки й добування відьмами квітки папороті. За давніми міфологічними уявленнями слов'ян, оволодіння чарівним цвітом приносить людині роз-гадку всіх законів природи: пізнання мови тварин і рослин, проникнення в таємниці земних надр, бачення на неосяжних звичайному зору відстанях. А всі ці властивості разом узяті реалізуються лише при домінуванні у сві-

тогляді слов'ян культу предків.

Близький до образу відьми в уявленнях українців і образ чарівниці чи чаклунки. Проте його функції різноманітніші і в них значно більше спільпого з чоловічнм обра-зом чаклуна. У легенді «Гуслі» 339 чаклункою стає неприступна й жорстока дівчина красуня, від якої люди відсахнулись у зв'язку зі спровокованою нею загибеллю музики Павла.

В одній волинській легенді мати-чарівниця, захищаючи дочку від пана, котрий хотів взяти її за себе силою, перетворює його і все його військо, що оточило село, у дерева. Із них нібито й узяли початок відомі на Волині Тро-

янівські ліси.

Образ чаклунки в українському фольклорі, хоча й контамінується з образом відьми, але такого поширення, як у росіян, не набув. Більшість функцій чарівниць зводиться в легендах до перевтілення людей в інші види живої та не-

живої природи.

Зооботаноморфний етіологічний епос. Мотиви про походження окремих видів флори і фауни шляхом метаморфози інших природних форм відомі багатьом народам. Особливо популярні серед пих оповідання про перевтілення людей у тварин, дерева, квіти, скелі, які виходять за жанрові рамки легенди. Так, мотиви про чудодійні перетворення Нарциса і Кипариса відомі з античних міфів, мотив про матір, що стала зозулею, у різних варіаптах, поширених в легендах, мотиви послідовної метаморфози героїв зустрічаються в казках, про перетворення Садко розповідає російська билина, а про трагічну долю жіпки, яка стала тополею, співається в українській баладі. Проте цементуючою основою всіх цих мотивів служить сюжет. Саме тому ми вважаємо можливим і доцільним ввести в тематичну назву образів цієї групи поряд з видовим і родове поняття — епос — що дозволило б охопити весь жанровий спектр поширення цих образів.

Більшість зооботаноморфних персонажів при переході з одного жанру в інший міняють свою специфіку. А вопа здебільшого полягає в тому, наскільки повно реалізує себе в сюжеті прийом метаморфози — головний поетичний прийом, що стосується образів цієї тематичної групи. Чітко відрізняються від остапніх лише герої фантастичних казок: вони перевтілюються дуже легко й багаторазово. В решті жанрів метаморфоза завжди зумовлена крайнім напруженням життєвих сил героя і має символічний ха-

У легенду цей прийом увійшов, мабуть, порівняно пізно. Тому в багатьох оповіданнях цього жанру з образами зооботаноморфиих перевертнів, за виразом О. Дея, «уже дає себе знати історична свідомість трудового народу» 340. Але більшість легенд «про походження рослин, тварин, птахів, чудодійні перетворення одних видів живої природи в інші», на думку вченого, «випикла на передісторичному ступені розвитку людства і відобразила хибні забобонні уявлення про природу» 341.

З нашої точки зору, більшість подібних уявлень у вигляді залишків первісного світогляду увійшла в українські легенди вже в історичні часи. А образи зооботаноморфних перевертнів, по суті, складні художні алегорії, можна вважати одними з найпізніших у складі міфологічної ле-

Чільне місце в сюжетах з цими персонажами посідають соціальні мотиви; естетичні функції образу в них переважають над світоглядними, забобонно-релігійними за суттю; окремі з них тяжіють до героїчного відображення дій-сності, що, звичайно, в межах досліджуваного жанру більш властиво пізнім мотивам. Лише в окремих подібних оповіданнях дійсність змальовується з чисто міфологічних позицій, але і в них почасти відбиваются конкретні історичні реалії.

В легенді «Звідки взялося волове очко» 342 причиною метаморфози дитини в маленьку пташку послужило вбивство татарами батька. Коли його вбили, тулуб виволокли на вигін, а голову закопали десь під кущем. Щоб віддати загиблому останні християнські почесті, дитина перекидається воловим очком (короликом), сподіваючись, що так легше буде відшукати батькову голову. Коли ж королик знайде її і поховає разом з тілом, то знову стане лю-

Татарські й турецькі наїзди служать історичним тлом для багатьох стіологічних сюжетів. В одному із них поява білого латаття як біологічного виду пояснюється загибеллю дівчат, котрі вирішили ліпше втопитися в річці, ніж стати ворожими полонянками («Лілії») 343. Розповсюдження стокроток (дсінде на Україні відомі за назвою «материнські сльози») легенда теж пояснює етіологічним фіналом: вони нібито зійшли на місці сліз, пролитих матір ю за сином, що загинув у нерівній битві. Де вони падали, сніг розтавав, а з-під нього сходили маленькі біло-рожеві

Етіологічний фінал властивий всім легендам цієї групи, але його передумови можуть мати не лише героїчний, а й соціально-побутовий чи апокрифічний характер. Коли син, маючи на меті будь-яким чипом заволодіти

кращим шматком батьківського поля, вдається до підступного ошуканства, викопавши собі схованку, на питання батька до поля, чиє воно, відповідає: «То є Кретове». Батько проклинає його: «Рий же... Крете, доки світа і землі». І зробився той чоловік кротом, і вже ніяка в світі сила не поверне йому людської подоби 345.

В іншому варіанті цієї ж легенди згубником власного сина став батько-багач, що зажадав відсудити останній клапоть землі у бідного. Поле, як і в багатьох сюжетах, дістається багатшому і проворнішому, але ціна кривди велика: за неї платять життям — або власним, або своїх

дітей («Кертиня») 346.

В поетичній структурі цих легенд добре відчутні спроби критичного осмислення дійсності. В них відбилися не лише спостереження трудовим народом соціальної несправедливості, а й його сподівання на викорінення цього зла. Багато таких легенд мають дидактичний характер і своїм моралізаторським ставленням до дійсності близькі до притч. Не випадково іноді серед дійових осіб цих творів зустрі-чаються й біблійні персонажі. Через їх посередництво краще приживалися на східнослов'янському грунті й церковні догмати, хоча церква не була зацікавлена ні в поширенні подібних зразків, ні тим більше в їх контамінації з творами благочестивого змісту. Проте більшість із них набули загальнолюдського характеру і викривали найбільші людські недоліки: жадобу, лінощі, брехню, заздрощі, підступність і т. ін. Найчастіше легенди наділяють щими рисами відкрито чи в доступній алегоричній формі представників пануючих класів. Так, у кані, яка не підкорилася громаді і не захотіла разом з усіма копати колодязь, щоб не забруднити чобіток, легко вгадується па-нянка-білоручка <sup>847</sup>. Разом з багатством здобуває й жадобу до грошей селянин-бідняк, в якого жінка не мала що зготувати навіть на Великдень. Діставши в лісі велику мило-стиню, він і наступного року йде з сокирою в ту саму пору на те саме місце, та на цей раз стає за свою пожадливість дятлом <sup>348</sup>.

Чайкою стає дівчина, проклята козаковою матір'ю за те, що прагнучи слави й багатих дарів від її сина, до-

вела хлопця до загибелі. Тепер мусить літати над морем

<mark>і</mark> шукати порубане татарами козацьке тіло <sup>349</sup>.

З болем і співчуттям розповідають етіологічні легенди про перевтілення бідних людей. В їхньому перетворенні в інші природиі форми завжди багато прихованого трагізму, а характери позначені чималою добротою, чистотою почуттів, у них повністю втілене народне розуміння порядності й честі, любові і вірності, інших понять народної

Брат і сестра, розлучені внаслідок сирітства в ранньому дитинстві, не запідозрюючи кровних зв'язків, стають чоловіком і дружиною, тобто здійснюють інцест (кровозмішання), та коли дізнаються одне від одного, як гірко насміялася над ними доля, не бажають, щоб про це почули інші. Перебування серед людей, як і саме їхнє короткочасне щастя втрачае будь-який сенс.

Підем, сестро, по полю, Розсиплемось травою, —

каже брат сестрі-дружині, і вони перетворюються у дво-

**є**дину квітку — братики.

Втіленням народних уявлень про доброту й покірність постає героїня легенди «Тополя». Не подужавши всієї роботи, котру наказала виконати за день зла свек-руха, вона залишається на піч у полі і стає тополею 350. Дидактичні елементи могли увійти в ці легенди спон-

танно, як складова частина народного світогляду, а основним їх завданням, судячи зі змісту, було пояснити походження різноманітних явищ навколишнього світу. Пояснити так, як вони поставали в народній уяві. Інформативно-мнемонічні функції цих творів вторинні, а домі-

нуючими виявляються пізнавально-етіологічні.

Поясненням походження різноманітних тваринних і рослинних видів тривалий час служило давнє уявлення про метемпсихозу перехід душі покійника в інше тіло. Цим і пояснюється композиційна зумовленість процесу метаморфози у легендах — в найкритичніші моменти, після яких у реальному житті була б тільки смерть. Так, тяжко квора мати стає зозулею після того, коли діти не подають їй води 351. Колишня дружина перетворюється в ластівку, бо чоловік, з яким її розлучила свекруха-відьма, вигнавоб чоловік, з яким пі розлучила свекруха-відьма, вигнав-ши з хати за те, що не вміла чарувати, з розпуки «так притис її до себе, аж кров з рота пішла на шию» <sup>352</sup>. Не могло обернутися інакше, як смертельним кінцем і перебування багацького сина в тісній задушливій криївці, присипаній землею. А у випадках, описаних в легендах «Про

братики», «Тополя», в реальному житті кульмінаційним моментом могло бути самогубство, переосмислене за допомогою поетичних засобів у метаморфозу.

## 3. Трансформація міфологічних образів і мотивів

Фольклор творчо активний уже за своєю природою і суттю 353. Проте будь-які, навіть найнезначніші зміни в ньому майже завжди стають зворотною реакцією на значно помітніші зміни в людській психіці. Тому розвиток фольклорних образів ніколи не відбувається довільно, і як будь-яка еволюція завжди диктується певними внут-

рішніми й зовнішніми законами.

Більшість персонажів міфологічних легенд становлять складиі полісемантичні утворення, що й служить відображенням їх тривалого переосмислення. «Люди не вигадують вигляду своїх бачень, частина їх викликана народними переказами. Тому в них не спостерігається швидких змін, — навпаки, будучи об'єктом культу, вони прагнуть до стійкості. Так, з одного боку, вигляд надприродної істоти виявляє тенденцію, щоб залишитися незмінним в такій мірі, в якій це не залежить від індивідуальних бачень, а з другого боку, під їхнім впливом він безперервно змінює-

Шляхи входження цих образів до українського фольклору були різними. Одні з них, наприклад, образи відьом, увійшли до нього вже цілком сформованими, мабуть, компаративним шляхом, інші — образи вовкулаків, чаклунів, зміїв-полозів — основний шлях розвитку пройшли в надрах спільнослов'янського фольклору. Різними шляхами протікала й трансформація цих персонажів. І все ж головними із них можна вважати: 1) внутрішню еволюцію; 2) контамінацію з іншими образами; 3) ідейно-художню асиміляцію образів між собою і конфесіональну

гальненим образом «нечистої сили».

Внутрішня еволюція є найпомітнішою в структурі образів, які сягають своїм корінням тотемістичного світогляду. Внаслідок хронологічної першорядності вони протягом тривалого часу мали змогу розвиватись самостійно і залежати лише від ритуально-магічної діяльності людини, котра в історичному плані є дуже стійкою.

Лише наслідком внутрішньої еволюції можна, на нашу думку, пояснити часте зміщення в легендах і повір'ях образів чаклуна і вовкулаки. Як зазначалося, вони похо-

дять з уявлень про фантастичні властивості людського первістка, а головною об'єднуючою основою обох могла служити їхня причетність до обряду ініціації. Не виключено, що чаклун, виступаючи в обряді посередником між ініціантом і тотемом, мусив імітувати і власне перевтілення в тварину, близьку до тотемного предка. А оскільки обряд мав індивідуальний характер, то тільки той, хто постійно керував ним, міг вважатися перевтілюваним неодноразово. На цій основі міг виникнути мотив про довільне й невимушене перетворення чаклуна у вовка, що послужив поштовхом для формування образу чаклуна-вовку-

В умовах ендогамної сім'ї, де обряду ініціації піддавалося все доросле чоловіче паселення, образ чаклуна-<mark>вов</mark>кулаки не міг отримати повного розвитку — перевтілюваним на деякий час у вовка міг вважатися будь-який чоловік, що належав до цього тотема. Для підсилення міфологічного образу необхідна езотеричність приписуваних йому дій. А цю умову образ чаклуна міг отримати лише в екзогамній матріархальній сім'ї, де посвячувані чоловіки були представниками чужих родів. Тоді чаклун міг вважатися монопольним носієм родового міфа. Представникам інших родів, які навіть перебували у подружніх стосунках, судячи з легенд про зооморфиу дружину, де осягнення родової таємниці тут же призводить до розірвання шлюбу, секрети цього міфа не відкривались. За ци умов знахар-первісток міг вважатися єдиним, хто знав справжню символіку ініціального обряду. Тому легенда справжню символіку інщального обраду. Гому метенда подає його як людину, котра довільно використовує секрет перевтілення у вовка. При цьому чаклун не відчуває ні найменших незручностей. Ті ж, кого він пускає вовками, завжди змальовуються у легендах знедолепими страждаль-цями. А сам він щодо них виступає зловорожим чужа-

Метаморфоза в подібних сюжетах зумисна і відбувається зі злої волі ворожбита. Хоч і рідше, але зустрічаються такі сюжети, де вона настає спонтанно. Але тип вовкулаки в них уже зовсім інший. Його генезу можна вбачати у дещо відмінних світоглядно-історичних реаліях.

Певний час у слов'ян існував звичай принесення первіст-ка у жертву 355. Відомий польський культоролог К. Мошинський вбачав у цьому уявлення про виняткову якість усього першородного, внаслідок чого воно мало належати богу 356. Український вчений М. Попович пов'язує цей звичай з культом предків, за яким первісток відходить у «той

світ» по волі громади, щоб «підтримати колообіг буття» 357. На нашу думку, семантика цих уявлень може бути давнішою і, цілком припустимо, походить навіть з тотемістич-

ного розуміння світобудови.

Коли екзогамний шлюб став основною формою шлюбних відносин, первісток, який не претендував на роль про-водиря роду, щоб уникнути його вступу в екзогамний шлюб і прилучення до чужоплемінного тотема, міг при-носитися у жертву. Недотримання табу в уснопоетичних традиціях завжди пов'язане з карою. Можна припускати, що певний час існувало повір'я, за яким первісток, прилучений до чужого тотема як прямий нащадок священного першопредка, міг набувати звірину подобу і цим становити реальну загрозу для життя оточуючих. Сліди подібних уявлень знаходимо в легенді «Як вовкун чоловіка з'їв». Незважаючи на те що темою багатьох повір'їв служить спокійна вдача вовкулаків і споживання ними тільки людського харчу, в ній подорожній, впущений на ніч до хати, несподівано перетворюється у вовка і на ранок від гос-подаря залишилися тільки ноги 358.

Смислова єдність «тотем — його нащадок» знайшла продовження і в героїчних традиціях розвитку легендарних сюжетів. Вона відбилася на сюжетах про змія-покровителя і його нащадка в людському роді — юнака-змієборця 359. Деякий час у переконаннях давніх слов'ян побутувало

повір'я про те, що в кожного села є свій змій-заступник. Він охороняє угіддя від навали ворожих сил. За це громада змушена платити йому вродливими дівчатами із цього села, від якоїсь із них може народитися змієвич. Незабаром змієвич стає покровителем роду, і захищаючи

його, перемагає свого батька-змія.

На сьогодні подібні мотиви пайповніше збереглися в епічних піснях південних слов'ян, але цілком очевидно, що вони мають прямий типологічний зв'язок з українськими легендами про страховиськ. А загалом і ті й інші близькі своєю природою до уявлень про родоплемінних богів-то-темів, які так само характеризуються автономністю проживання, заступництвом окремої групи людей і вимаганням за це плати у вигляді ініціанта (юпака чи дівчини). В усіх віруваннях і сюжетах з персонажами тотемного характеру тотем, змій чи страхопуд завжди викликають страх у людей, чим власне й пояснюеться саме вірування. Протистояти міфічному персонажу може лише «культурпий» герой, зокрема, людський первісток, який втілює у собі не тільки риси тотемного предка, а й колективну

силу материнського роду. В юнацьких піснях південних слов'ян і в окремих українських легендах юнак-змієборець неодмінно виявляється сильнішим від змія чи страхопуда («Близниця і Петрос»). Отже, можна припускати, що ці типи образів могли сформуватися вже в період занепаду

тотемістичних переконань.

Типологічним продовженням уявлень про опікунство тотемних предків і належні їм за це пожертви можна вважати й напівказковий міфічний образ діда Капуша. Його зовнішність теж служить прямим доповненням до уявлень культу предків. Сам він на лікоть, а борода на сім лік-тів. Краде дівчат і переховує в підземеллі, а всіх, хто намагається їх визволити, карлик безжально вбиває 380. Подальший розвиток отримав, мабуть, й образ первіст-

ка. Деякі його риси і надприродні якості легко вгадуються в образах богатирів, велетнів, захисників рідного краю. Найдовший шлях еволюції пройшли, на наш погляд, образи чаклунів. Відокремившись у самостійний образ ще в період тотемістичних ініціальних обрядів, вони постають в ролі захисників автохтонного роду на всіх ступенях розвитку людського світогляду. Але для алохтонів, які не перебувають з ними в родинних зв'язках, чаклуни становлять певну небезпеку. Найвищого розвитку ці образи зазнали в період розквіту народної медицини і ремесел, коли в кожному справжньому майстрові народна уява вбачала чаклуна, котрий знається з «нечистою силою». Тому переважна більшість типологічних різновидів цього образу має

Контамінації найчастіше підвладні анімістичні образи духів природи, причому переважно жіночі. Часом навіть важко розрізнити між собою образи мавок, русалок, бо-гипь, полісунок, полівок— настільки вони схожі. Змі-шують їх не лише оповідачі, а й дослідники. Причина тут одна — тривала контамінація на грунті спільності деяких

функцій.

пізнє походження.

Провідним світоглядом анімізм був недовго. Землеробський спосіб господарювання, що породив його, створив разом з цим і передумови для утвердження культу патріархального роду. Тому не виключено, що певна частина анімістичних образів, які базувалися на культі земних і природних сил, не пройшла свого повного розвитку, зумовивши цим їх часте зміщування.

Е. Померанцева, виходячи, мабуть, з того, що для утвердження уявлень про укладення союзу чоловіка-землероба з анімістичним демоном було необхідне й уявлення

про жіночу стать останнього, оскільки найпоширенішим типом такої згоди в пору ранніх форм рільництва служили шлюбні зв'язки, вважає жіночу стать анімістичних образів однією з ознак їхньої давпості з61. Подібні висновки, що зустрічаються і в інших дослідників, вікидають наше прилущення про те, що причиною порівняно високої контамінації жіночих апімістичних образів могла служити їхня пізня генеза.

Але наші спостереження над структурою анімістичних образів свідчать про інше. Чоловічі демони природи — водяник, лісовик, польовик, біс-вихор, земний дух — контамінуються між собою значно рідше, піж жіночі духи аналогічного типу. Крім цього, у зоввішності кожнюго із них поряд з анімістичними зустрічаються й деякі тотемістичні риси. Ім усім властивий густий волосяний покрив по всьому тілі (ознака зв'язку з тваринним світом, трансформована пізніше у символ багатства), водяник часто змальовується в легендах-повір'ях з невеликим хвостом 362, крильми 363, може довільно перекидатися лебедем, рибою 364, конем 365. Здатністю перевтілення в тварину наділений в народній уяві й польовик 366. У жіночих анімістичних образах ці особливості не спостерігаються. Вони завжди змальовуються виключно в антропоморфному вигляді. Сумніваємося, щоб подібна закономірність була продиктована лише естетичними міркуваннями, бо навіть у тих же легендах багато жіночих демонічних образів з гіперболічно неохайною зовнішністю.

В. Пропп вважав антропоморфний вигляд демонів явищем досить пізнім за походженням і навіть співвідносив його в часі з появою міст. Не будемо настільки ж категоричні і в своїх висновках, оскільки образ лісовика, скажімо, який теж зустрічається перехожим переважно в антропоморфному вигляді, мав усі умови для свого існування і в період невеликих землеробських поселень. Щоправда, він наділений у народній уяві здатністю зооморфного перевтілення. За жіночими демонами, павіть якщо це й двійники лісовика, водяника чи польовика, подібних перетворень не спостерігається. Вони могли утвердитися в народній уяві тоді, коли й решта антропоморфних жіночих персонажів. Цілком можливо, у межах тих хронологічних рамок, які визначив В. Пропп. Не виключено також, що первісні образи духів природи формувались на зразок тотемістичних. А вони в умовах домінування матріархальної сім'ї могли бути лише чоловічої статі. Тому серед анімістичних персонажів легенд переважають чоловічі демони.

Рідко контамінуються між собою міфологічні образи, що належать до різних тематичних груп. Винятком можна вважати образ русалки. Він, коча генетично цілком груптується на повір'ях про покійників, та в своєму поєтичному втіленні має багато спільного з жіночими духами природи. В цьому, як зазначалось, слід, очевидно, вбачати злитя двох чи навіть кількох різнопланових образів.

Результатом тривалої трансформації анімістичних злих духів вважаємо й персоніфікації хвороб, які так само зустрічаються переважно в антропоморфному вигляді, та земляних духів, котрі, якщо їх визволити, зрушивши камінь, викопавши стовп чи дерево <sup>367</sup>, чинять людям зло <sup>368</sup>.

Тривала контамінація образів завжди супроводжується асиміляцією їхніх функцій. Навіть різпі за походженням персопажі, акумулюючи в собі й окремі риси попередників, можуть уподібінюватися. Ледь помітний зв'язок вловлюється, скажімо, в усіх жіночих демонах. Що, наприклад, може бути спільного між персонажами жінкигадини, русалки і відьми? Іхній полігенез очевидний. І все ж вони мають певне відношення до віщування та чарівництва, звабливу зовнішність, а в народній уяві до того ж здатні впливати на врожай.

Найпомітнішого переосмислення зазнали міфологічні образи під впливом конфесійної асиміляції. Православна церква цілеепрямовано формувала в людській свідомості власне розуміння навколишності і ставлення до різних її виявів. Проте народні маси знаходили елементи попередніх, дохристиянських вірувань і в офіційній релігії 369, нерідко поповнюючи ними й фольклорні сюжети. Так, у функції язичницького пастуха вовчих зграй полісуна була привнесена ще одна, яка належала св. Юрію — годувати вовків хлібом у день його свята 370.

Вирішальну роль в християнізації демонологічних мотивів відіграли апокрифічні легенди. Під їхнім впливом

Вирішальну роль в християнізації демонологічних мотивів відіграли апокрифічні легенди. Під їхнім впливом міфічні персонажі все частіше співвідносяться з «нечистою силою», а врешті-решт і зовсім уподібнюються до чортів. З часом у чорта трансформується навіть колишній заступник хати — дідько-домовик, якого спочатку, виходячи із його миротворчих функцій, подекуди звали доброхотом <sup>371</sup>.

Подібного переосмислення зазнали й поганські духи добра і зла. У героїчні легенди, переважно пізніші за походженням, вони ввійшли вже у вигляді чортів, хоч функції їх поетичного буття часто залишаються попередніми. Тому в деяких легендах чорти бувають добрими, в інших

мають зовнішність духів предків. Так, у легенді «Бронецький замок» <sup>372</sup> розповідається, як одна мудра жінка, вдавшись до хитрощів, вигнала з рідної землі ненависного чужинського царя. Чимало в легенді й міфологічних атрибутів. Та за традицією покинуті скарби повинні 6 охороняти злі духи-охоронці. Легенда ж фіксує трансформований образ, тому «на них сидить чорт з чорною, як смола, бородою по коліпа». Але й образ чорта тут не зовсім звичний. Довга борода — найшвидше атрибут духа-предка, відомого з українських, а передусім білоруських легенд. Водночає чорний колір — прикмета біблійного диявола. Поеднання в одній іпостасі зразу двох персопажів мало відбутися в даному випадку на грунті спільності однієї з основних рис — обидва вони живуть під землею.

Щодо конфесійності асиміляції міфологічних образів важливе місце посідає питапня про рівень фольклорності чорта. В. Гнатюк вважав його фольклорним за походженням, але дуже потерпілим під впливом християнства, через що він утратив свої первісні ознаки зато. П. Рибников розрізняє у фольклорі два різних за походженням персонажі: диявола й чорта зат. Не зараховує чортів до образів нижчої міфології Е. Померанцева. «Це образ, який, хоч і спирається на давні, дохристиянські уявлення, але явно значно пізніший, забарвлений біблійними мотивами, часто позбавлений специфічно російських прикмет». А в тих сюжетах, де він відрізняється від інших духів, на думку вчепої, «можпа вбачати запозичення візантійських і західпоєвропейських мотивів, вплив на усні оповідання біблійних та житійних версій» зать.

Пізня генеза чорта відчутно помітна і на українському фольклорному тлі. Але повністю виключати його з розряду образів народної демонології неправомірно хоча б тільки з тієї одної причини, що внаслідок трансформації під зовнішнім виглядом чи самою назвою чорта приховуються функції зовсім інших, дійсно міфічних персонажів. Скажімо, в сучасному українському фольклорі він іноді цілком переймає на себе функції перелесника, що зводить за допомогою любовних чарів молоденьких дівчат.

У більшості сюжетів, виявлених наприкінці XIX—на початку XX ст., в цій ролі неодмінно виступає чорт-красень, який доводить до безтями й відчаю молодиць і дівчат <sup>376</sup>.

Типологічна спільність окремих мотивів є грунтом контамінації з чортом образу упиря. Так, у легенді «Чортова робітниця» реалізовано відомий сюжет про мерця,

який намагається забрати в потойбічний світ свою наречену. Звично описується мотив переправи: довга дорога, хатка над шляхом, річка, перехід через воду і, нарешті, «той світ». Але нареченого легенда чомусь називає «лихим духом». Протягом семи років служить дівчина йому і його братам, і вони відпускають її за це додому. Вдягають у шубу, платню дають черепками і до самого повернення

не радять називати їх по-іншому, ніж людьми.

Оповідач і сам до кінця легенди не називає справжнього імені лихих духів, хоча вже згадані заборони свідчать самі за себе — це чорти. А першою підказкою, що це саме вони, є мотив перетворення черепків у золото, бо хоч оберненістю до цього світу визначається вся хтонічна частина світобудови, мотив перетворення чогось знеціненого у грошові знаки, і павпаки, характерний лише для сюжетів про «нечисту силу». І лише насамкінець у легенді розповідається про те, як дівчина, дотримавшись усіх папутніх побажань злих духів і щасливо добравшись додому, потім усе життя згадувала, як служила в чортів. І завжди по тому вони кликали її до себе на весілля, як найближчу родину: «Вона на полі жне, а ворон кряче, так вона плаче, то її просять на весілля» <sup>377</sup>.

Ворон служить перевізником на той світ у міфології багатьох народів світу, тому більш властивим можна вважати його поеднання з інтернаціональним образом чорта, на називання якого власним ім'ям існувала більш сувора заборона. Проте початок твору цілком побудований на мотивах про упирів. Причиною зміщення сюжетних характеристик цих різних за походженням персона-

жів могла бути їх повна деномінація.

Загалом трансформація міфологічних образів не завершена й досі. У зв'язку з висуненням на передній план естетичних функцій міфологічної легенди, з об'єкту вірувань деякі з них поступово трансформуються в засіб виховного впливу. Розвиток багатьох із них тривае у продуктивно побутуючих і нипі героїчних легендах та художній літературі.

<sup>1</sup> Азбелев С. Н. Историзм былии и специфика фольклора. Л., 1982; Гусев В. Е. Эстетика фольклора. М., 1967; Жирмунский В. Сравнительно-историческое изучение фольклора; Мелетинский Е. М. О генезное и путях дифференциации эпических жанров // РФ. М.; Л., 1960. Т. 5. С. 81—89; Померанцева Э. В. Мифологические персопажи в русском фольклоре. М., 1975; Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки. Л., 1946; Соколова В. К. Русские исторические

предания. М., 1970; Чистов К. В. Русские социально-утопические легенды. М., 1967.

генды. М., 1967.

2 фольклор как искусство слова / Под ред. Кравцова Н. И. М., 1969. Вып. 2. С. 6.

3 Шульга М. О. Фольклор як компонент суспільної свідомості // 4 Гусейнов Ш. Фольклор как компонент общественного сознания. 4 Гусейнов Ш. Фольклор как компонент общественного сознания. Автореф. днс. ...канд. филос. наук. М., 1973. С. 9.

5 Кравцов Н. И., Лазутин С. Г. Русское устное народное творчество. М., 1983. С. 290.

6 Анисимов А. Ф. Духовная жизнь первобытного общества. М.,; Л., 1966. С. 51.

6 Анисимов А. Ф. Духовная жизнь первоом пото обместь и пр. 1966. С. 51. 7 Спиркии А. Г. Происхождение сознапия. М., 1960. С. 272. 8 Гачев Г. Жизнь художественного сознания. М., 1972. С. 5. 8 Гачев Г. Жизнь художественного сознания. М., 1972. С. 5. 10 Пеппинг Л. Мифы славянского язычества. М., 1849. С. 6. 11 Рыбаков Б. А. Первые века русской истории. М., 1964. С. 60. 12 Токарев С. А. История изучения калепдарных обычаев и поверий // Калепдарные обычаи и обряды в странах зарубежной Европы М., 1983. С. 21. 13 Шахнович М. И. Первобытная мифология и философия. С. 8. 14 Золотарев А. М. Пережитки тотемизма у народов Сибири. Л., 1934. С. 6.

18 Шахнович М. И. Первобытная мифология и философия. С. 8. 18 Золотарев А. М. Пережитки тотемизма у народов Сибири. Л., 1934. С. 6. 18 У пізніших віруваннях аналогічні погляди реалізувались у формі уявлень про шкідливі дії іновірців. 18 деленин Д. К. Обрядовое празднество совершеннолетия девичь у русских // Живая старина. СПб., 1911. Вып. 2. С. 233—246. 19 Никольский Н. М. Пронкложденне и история белорусской свадебной обрядности. Минск, 1956. С. 133. 18 Дилакторский С. Свадьба в Семяжино // Архив ИРЛИ (Пушънский дом) АН СССР. Собр. В. Теплишева, калл. 169, папка 2, кинский дом) АН СССР. Собр. В. Теплишева, калл. 169, папка 2, кинский дом) АН СССР. Собр. В. Теплишева, калл. 169, папка 2, кинский дом) АН СССР. Собр. В. Теплишева, калл. 169, папка 2, кинский дом) АН СССР. Собр. В. Теплишева в свадебном обряде // Проблемы славянской этнографии. Л., 1979. С. 168; Мифологические рассказы русского населения Восточной Сибири. Новосибирск, 1987. С. 213. № 309. 19 Мифологические рассказы русского населения Восточной Сибири. Новосибирск, 1987. С. 213. № 309. 20 Знадоби до української демонології // Зібрав Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 2 / далі — Зпадоби до української демонології... // ЕЗ. Львів, 1912. Т. 33. № 758. 21 У білорусів у магічному ритуалі вигнання радикуліту знахаря міг замішити первісток. Див.: Богдановии А. Е. Пережитки древнего мировозарення у белорусов. Гродцю, 1895. С. 195. 22 Знадоби до української демонології... Т. 2. Вип. 1. № 511. 28 Шейн П. В. Матерналы для изучения быта и языка русского населення северо-западного края. СПб. 1893. Т. 2. С. 253—254. 24 Геродот. История. Л., 1972. С. 213. 25 Шпилевский П. Исследование о вовкулаках: На основании белорусских поверий. 1852. С. 3; Мифы народов мира. Т. 1. С. 242. 24 Геродот. История. Л., 1972. С. 213. 25 Шпилевский П. Исследование о вовкулаках: На основании белорусских поверий. 1852. С. 3; Мифы народов мира. Т. 1. С. 242. 24 Геродот. История. Л., 1972. С. 213. 26 Шейн П. В. Матерналы для изучения быта и языка русского коли предків. Тоді мотив перектілення

предків. 36 Шейн П. В. Матерналы для изучения быта и языка русского населения севоро-западного края. СПб., 1893. Т. 2. С. 253.

27 Сербские народные песни и сказки из собрания Вука Стефановича Караджича. М., 1987. С. 394.

18 Штернбере Л. Я. Эволюция религиозных верований. С. 477.

29 Знадоби до української демонологіі... Т. 2. Вип. 2. № 765—

766; Новицкий Я. Л. Малорусские народные предания и рассказів.

Алексапаровск, 1907. С. 27.

20 Кравцов Н. И. Проблемы славянского фольклора. М., 1972.

31 Шейн П. Материалы для изучения быта и языка русского населения северо-западного края. СПб., 1893. Т. 3. С. 352; Сержпутоўскі А. Прымхі і забобоны беларусаў палешукоў. Минск, 1930. С. 127.

№ 1272.

КІ А. Прымкі і забобоны беларусау палешукоў, минск, 1950. С. 121.

<sup>82</sup> Там же.

<sup>83</sup> Вилинбахов В. Б. Волх и Рюрих — патронимы новгородских преданий и легенд // РФ. Т. 13. Л., 1970. С. 215.

<sup>84</sup> Гримевко Б. Д. Этнографические материалы, собранные в Чершиговской и соседних с ней губерянях. Черпигов, 1897.

<sup>86</sup> 90

Черпитовской и соседних с ней губермиях. Черпигов, 1897. № 92. 

35 Про відображення цього обряду в структурі фантастичної каз-ки див.: Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки. Л., 1946. С. 185—186. 

36 Токарев С. А. Что такое мифология // Вопросы истории религии и атензма. М., 1962. Т. 10. С. 366. 

37 Басилов В. Н. Избранники духов. М., 1984. С. 48. 

38 Малорусские народные предания и рассказы / Свод Драгоманова Михаила. К., 1876. № 20. 

39 Зелении Д. К. Обрядовое празднество совершеннолетия девицы у русских // Живая старина. СПб., 1911. Вып. 2; Левингов Г. А. К статье Д. К. Зеленина «Обрядовое празднество совершеннолетия девицы у русских // Кыраны «Обрядовое празднество совершеннолетия девицы у русских» // Проблемы славянской этнографии. Л., 1979. С. 172—178. 

40 Галицько-руські народні легенди / Зібрав Гнатюк Володимир // ЕЗ. Львів, 1912. Т. 12—13. № 250. 

41 Гринченко Б. Д. Из уст народа: Малорусские рассказы, сказки и пр. Черпигов, 1901. № 205, 206. 

42 Познанский Н. Заговоры. Пг., 1917. С. 225. 

43 Фразер Дж. Золотая ветвь. М., 1980. 

44 История культуры древней Руси. М.; Л., 1951. Т. 2. С. 63. 

48 Минько Л. И. Знахарство. Минск, 1971. С. 9. 

40 Золотарев А. М. Пережитки тотемизма у народов Сибири. Л., 
1934. С. 6. 

47 Срезневский И. Святилища и обряды языческого богослужения

49 Минько Л. И. Знахарство, инвек, 1071. С. 1934. С. 6.
46 Залотарев А. М. Пережитки тотемизма у народов Сибири. Л., 1934. С. 6.
47 Срезневский И. Святилища и обряды языческого богослужения древних славян. Харьков, 1846. С. 22.
48 Токарев С. А. История изучения календарных обычаев и поверий // Календарные обычаи и обряды в странах зарубежной Европы. М., 1983. С. 13.
49 Токарев С. А. История изучения календарных обычаев и поверий // Календарные обычаи и обряды в странах зарубежной Европы. М., 1983. С. 13.
50 Фрэзер Дж. Золотая ветвь. М., 1980. С. 137.
51 Там же.
52 Галицько-руські народні легенди / Зібрав Гнатюк Володимир // ЕЗ. Львів, 1902. Т. 12—13. № 251.
59 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов ХІХ—начала ХХ века. М., 1957. С. 79.
54 Велецкая Н. Н. Языческая символика славянских арханческих ритуалов. М., 1978. С. 163.

55 Данилюк А. Батьківська хата // Жовтень. 1984. № 11. С. 106-

107.

56 Иванов П. Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках. Харьков. 1893. С. 52.

57 Тавре Р. Ю. Соотношение ценностей в латышском фольклоре // Вопросы философии. 1980. № 9. С. 146.

58 Гнатюк В. Вибрані статті про народну творчість / Упор. Яценко М. Т. К., 1955. С. 70.

59 Аникин В. П. Художественное творчество в жапрах несказочной прозы. С. 13.

прозы. С. 13. 60 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 29.

прозы. С. 13.

60 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 29.

61 Там же. С. 31.

62 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 29—31; Легенди Карпат / Упор. Ітватович Г. Г. Ужгород, 1968. С. 252—254.

63 Сержентоўскі А. Прымхі і забабопы беларусаў-палешу-каў. Мінск, 1930.

64 Сумцов Н. Ф. Культурные переживания. К., 1889—1890. С. 326—327; Богатырев П. Г. Вопросы теории народного искусства. М., 1971. С. 293.

65 Легенди та перекази. К., 1985. С. 80.

66 Міфологічній (сакральний) час пе мае чітко визначених меж, але забільшого виступає у сконденсованому вигляді. За деякным повір'ями слов'ян, хтонічний день рівняеться земному рокові.

67 Паралелі у білоруському фольклорі (шість варіантів легенди «Уж-муж») див.: Смирнов Ю. И. Эпика Полесья // Славянский и бал-канский фольклор. 1981. С. 252—255.

68 Вірогідно, що в цьому відбився процес контамінації образу вужа-чоловіка з царем змій — золоторогни змієм, дуже популярним в повір'ях усіх східнослов'янських народів. Див. про це: Перетц В. Новые труды по источниковедению древнерусской литературы и палеографии. 1906. Т. 16—24. С. 77; Сумцов Н. Ф. Культурные переживания. К., 1889—1890. С. 326—327.

60 Смирнов Ю. И. Эпика Полесья // Славянский и балканский фольклор. 1981. С. 255.

70 Легенди та перекази. К., 1985. С. 82.

71 Про відбиття цього явища у весільних ритуалах днв.: Никольский Н. М. Пронсхождение и история развития белорусской свадебной обрядности. Минск, 1966. С. 56.

72 Сюжет про вужа-чоловіка мае загальнобалтослов'янське поширення.

73 Галинько-руські народні легенди / Зібрав Гнатюк Володимир //

рення. <sup>73</sup> Галицько-руські народні легенди / Зібрав Гнатюк Володнмир // ЕЗ. Львів, 1902. № 250. <sup>74</sup> Там же. № 251.

74 Там же. № 251.
75 Леви-Брюль Л. Сверхъестественное в первобытном мышлении.
М., 1937. С. 263.
76 Докладніше днв.: Мелетинский Е. М. О генезисе и путях дифференциации эпических жапров // РФ. 1960. Т. 5. С. 77.
77 Труды общества исследователей Волыни. СПб., 1911. Т. 5.
78 Там же.
79 Пелесский астипутителеский абсести. М. 1992. С. 136.

78 Там же.
79 Полесский этнолингвистический сборник. М., 1983. С. 136.
80 Перетц В. Новые труды по источниковедению древнерусской литературы и палеографии. Т. 16—24. С. 77.
81 Етимологічний словник української мови. К., 1985. Т. 2. С. 491.
82 Шпилеоский П. Исследование о вовкулаках. 1852. С. 3; Мифы народов мира. Т. 1. С. 242.
83 Слово о полку Игореве. К., 1982. С. 31.

<sup>84</sup> Робінсов А. Билинний епос Київської Русі у співвідношеннях з епосом Заходу і Сходу // Літературна спадщина Київської Русі і украївська література XVI—XVIII ст., К., 1981. С. 60.

86 Ястребов В. Материалы по этнографии новороссийского края.

С. 71.

87 Шейн П. В. Материалы для изучения быта и языка русского населения северо-западного края. СПб., 1893. Т. 3. С. 253.

88 Позбавлення від хвороби уявлялося як переродження, через
що про раптове полегшення на Україні кажуть «як на світ наро-

що про рантове полегисния на ократи мал, то дився».

89 Шпилевский П. Исследование о вовкулаках. С. 18.

100 Записки о Южной Руси/Изд. Кулиша П.: В 2 т. СПб., 1856.

11. С. 35—36.

12. Шейн П. В. Материалы для изучения быта и языка русского нассления северо-западного края. СПб., 1902. Т. 3. С. 253—254; Жите і слово: Вісник літератури, історії і фольклору. Львів, 1895.

С. 185.

92 Записки о Южной Руси/Изд. Кулиша П.: В 2 т. СПб., 1856.
Т. 1. С. 35—36; Труды общества исследователей Волыпи. СПб., 1911.
Т. 5. С. 67—68. № 74.

93 Знадоби ло української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир.
Т. 2. Вид. 2// ЕЗ. Львів, 1912. Т. 34. № 761; Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. Ужгород, 1972. С. 20—21.

94 Новицкий Я. П. Малорусские народные предания и рассказы. Александровск, 1907. С. 27; Жите і слово: Вісник літератури, історії і фольклору. С. 185.

85 Галицько-руські народні легенди/Зібр. Гнаток Володим.

Галицько-руські народні легенди / Зібр. Гнатюк Володимир. С. 2.

№ 23.

96 Знадоби до галицько-руської демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Етнографічний збірник. Т. 15. Львів, 1904. С. 175. № 283; Паралелі: №№ 282, 284, 285.

97 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 20—21.

98 Токарев С. Вовкулака // Мифы народов мира. М., 1979. Т. 1.

С. 242.

99 Новицкий Я. П. Малорусские пародные предания и рассказы. Александровск, 1907. С. 26—27; Знадоби до української демонології / Зібр. Глатюк Володимир. № 766.

100 Новицкий Я. П. Малорусские народные предания и рассказы.

С. 26—27. 101 Сержпутоўскі А. Прымхі і забабоны беларусаў — палешукоў.

101 Сержпутоускі А. Прымат і заславання (С. 258. 102 Представление белорусов о нечистой силе // Этнографическое обозрение. 1890. № 4. С. 40; Труды общества исследователей Волыни. СПб., 1911. Т. 5. С. 68—69. 103 Труды общества исследователей Волыни. С. 67—68; Гринчен-ко Б. Д. Из уст народа. № 206. 104 Гринченко Б. Д. Из уст народа. № 205. 105 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. № 766. 767.

108 Знадоби до української девонології, 2007. 108 766. 767. 109 Новицкий Я. П. Запорожские и гайдамацкие клады: Малорусские народные предания, поверия и рассказы, собранные в Екатеринославщине 1873—1906 гг. Александровск, 1908. С. 27. 107 Гринченко Б. Д. Этнографические материалы, собранные в Черниговской и соседних с ней губеринях. Т. 2. № 93. 108 Труды общества исследователей Волыни. № 75.

109 Записки о Южной Руси. Т. І. С. 34—36; Гринченко Б. Д. Из уст народа. № 205.

110 Представление белорусов о нечистой силе // Этнографическое обозрение. 1890. № 4. С. 40.

111 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 763.

112 Гринченко Б. Д. Этнографические материалы, собранные в Черниговской и соседних с ней губсрпиях. Т. 2. С. 125—126.

113 Агреіtsrezultat der Sonderkomission der internazional Soziely for Volk // Narrative Research. Budapest, 1963. S. 130—131.

114 Фрезер Дж. Золотая вствь. С. 136—137.

115 Зналоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 443.

116 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов ХІХ—начала ХХ века. М., 1957.

117 Высоцкий Н. Ф. Народная медицина. М., 1911. С. 109.

118 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 10.

119 Wahylewyč I. О пріогасћ а widmach. S. 244.

120 Потебня А. А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий. М., 1865. С. 281.

121 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 10—11.

122 Там же. С. 10.

123 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Впп. 1. С. 223. № 556.

124 Знадоби до галицько-руської демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. № 201.

125 Попов Г. Русская народно-бытовая медицина: По материалам Этнографического бюро кн. В. И. Тенишева, СПб., 1903. С. 19—21.

126 Труды общества исследователей Волыни. С. 8. № 14.

127 Знадоби до галицько-руської демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. № 206.

128 Там жс. № 207.

129 Тутковский П. А. Озеро Свитязь и народные предания о нем. С. 150.

120 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских на-

С. 150.
130 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов XIX— начала XX века. С. 100.
131 Токарев С. А. Раниие формы религии. М., 1964. С. 192.
132 Афанасьев Л. Поэтические воззрения славян на природу. Т. 1.
C. 578; Т. 2. С. 74; Т. 3. С. 563.
133 Röhrich L. Die deutsche Volksage // Studium Generale. 1958.

133 Röhrich L. Die deutsche volksage // Станам.

№ 11.

134 Померанцева Э. В. Мифологические персонажи в русском фольклоре. М., 1976. С. 30—31.

135 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов ХІХ—начала ХХ века. С. 81—82.

130 Гринченко Б. Д. Из уст народа. С. 15.

137 Там жс. С. 10—12.

138 бладоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 450, 453.

139 Белорусский сборник. Витебск, 1891. Вып. 1. С. 95.

140 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

Харьков, 1893.

Харьков, 1893.

141 Перети В. Н. Новые труды по источниковедению древнерусской литературы и палеографии. СПб., 1906. С. 7.

142 Токарев С. А. Религиозиме верования восточнославянских народов X1X—начала XX века. С. 81—82.

143 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

143 Народные рассказы о доловия.

С. 32.

144 Гринченко Б. Д. Из уст народа. С. 15.

145 Представление белорусов о нечистой силе //Этнографическое обозрение. 1890. № 4. № 36.

146 Матеріали до гуцульської демонології // Матеріали до української етнології. Львів, НТШ. 1909. № 63. Вар. 4.

147 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир.

Т. 2. Вип. 1. № 452, 453.

149 Там же. № 451.

149 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

С. 32.

С. 32. 150 Перекази та легенди Поділля. Хмельницький, 1981. С. 5. 151 Знадоби до української демонології/Зібр. Гиатюк Влодимир. Т. 2. Вип. 1. № 474, 475. 152 Грименко Б. Д. Из уст народа. С. 13. 153 Там же. 164 Астахова М. Былины Севера. М.; Л., 1938. Т. 1. С. 510, 513;

169 Там же.
164 Астакова М. Былины Севера. М.; Л., 1938. Т. 1. С. 510, 513;
Гильфердинг А. Онежские былины. Т. 1. 170.
165 Довнар-Запольский М. В. Белорусы: Исследования и статьи.
К., 1909. Т. 1. С. 283.
166 Шеппинг Д. Мифы славянского язычества. М., 1849. С. 110.
167 Милорадович В. П. Казки і оповідання. Полтава, 1913.
С. 45

С. 45.

158 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

158 Народные рассказы о домовых, леших, воданых и руссилы. С. 39—40, 61—62. 159 Там же. С. 61. 160 Милорадович В. Л. Казки і оповідання. С. 43. 161 Там же. С. 43—44. 162 Колчин А. Верования крестьян Тульской губернии // Этнографическое обозрение. 1899, № 3. С. 25—26. 163 Милорадович В. Л. Казки і оповідання. С. 42. 164 Пародные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках. С. 64.

С. 64.

166 Там же.
166 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

С. 62. 107 Милорадович В. П. Казки і оповідання. С. 43. 168 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

188 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках. С. 63.
169 Там же. С. 63—64.
170 Гримченко Б. Д. Из уст народа. Чернигов. 1901. С. 90—91.
171 Потебня А. А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий. М., 1865. С. 209.
172 Толстов С. Древний Хорезм: Опыт историко-этнографического исследования. М., 1848.
173 Соколова В. К. Весение-летние календарные обряды русских, украиниев и белорусов. М., 1979. С. 220.
174 Тутковский П. А. Озеро Свитязь и народные предания о нем.
С. 148—149.
175 Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 449.
176 Там жс. № 448, 449.
177 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.
С. 16.

С. 16. 178 Там же; Знадоби до галицько-руської демонології. № 177.

233 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских па-

233 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских пародов. С. 41.
234 О. Потебия вважав, що між образами чаклуна, упиря й вовкулаки є прямий зв'язок.
235 Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 710, 719.
236 На думку В. Я. Проппа, «білий колір є кольором істот, що втратили тілеспість». Див:: Пропп В. Я. Исторические корни волиебной сказки. С. 158.
237 Знадоби до галицько-руської демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. № 271.
238 Там же. № 267, 269.
239 Там же. № 278; Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 738, 739.
241 Зпадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 2. № 660.
242 Там же. № 662, 667.
243 Слегирев И. Русские простопародные праздники и суеверные обряды. 1938. Вып. 4. С. 5—6.
244 Мікюзість Г. Die Russalien. 1864. S. 16, 20.
245 Веселовский А. И. Разыскання в области русского духовного стиха // Сборник ОРЯС Академии наук. СПб., 1890. Т. 46. С. 183.
246 Аншиков В. Е. Весенняя обрядовая поэзня на Западе и у славян. СПб., 1903. Ч. 1. С. 305—306.
247 Шейн П. Матерналы для изучення быта и языка русского населення Северо-Западного края. Т. 1. Ч. 1. СПб., 1887. С. 197.
248 Зелении Д. К. Очерки славянской мфологии.
249 Афанасьев А. Н. Древо жизни. М., 1982. С. 53; Пропп В. Я. Русские аграрные праздники // Опыт историко-этнографического исследовання. Л., 1963. С. 68—69.
250 Петров В. П. Фольклор і проблема балто-слов'янської спільності // Слов'янське літературознавство і фольклористика. 1970. № 5. С. 68.
251 Милорадовии В. П. Казки і оповідання. С. 36—37.

пості // Слов'янське эптературомансь.

С. 68. 251 Милорадович В. П. Казки і оповідання. С. 36—37. 252 Соколова В. К. Весенне-летние календарные игры русских, украницев, белорусов. М., 1978. С. 222, 227. 253 Афанасьев А. Н. Древо жизни. С. 344. 254 Miklostch F. Die Rusalien S. 20; Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов XIX—пачала XX века. С. 92; Померанцева Э. В. Мифологические персонажи в русском фольклоре. М.. 1975. С. 77.

Померанцева Э. В. Мифологические персонажи в русском фольклоре. М., 1975. С. 77.

255 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов XIX—начала XX века. С. 92.

256 Соколова В. К. Весепне-летпие калецдарные игры русских, украинцев и белорусов. М., 1978. С. 214; Полесский этнолингвистический сборник. М., 1983. С. 117—118.

257 Милорадович В. П. Қазки і оповідання. С. 37—38; Гринчен-ко Б. Д. Из уст народа. С. 117.

258 Kolberg О. Рокисіе. S. 97—100.

259 Труды этпографическо-статистической экспедиции в Западно-Русский край...: Материалы и исследования, собранные П. П. Чубинским. СПб., 1872. Т. 3. С. 206.

260 Kolberg O. Рокисіе. S. 97—100.

261 Матеріали до гунульської демонології // Матеріали до української егнології. НТШ. ІХ. Львів, 1909. № 59.

202 Покровская Л. Земледельческая обрядность // Календарные обычан и обряды в странах зарубежной Европы. М., 1983. С. 68—69.
263 Петров В. П. Фольклор і проблема балто-слов'янської спіль-

263 Петров В. П. Фольклор і проблема балто-слов'янської спільності. С. 71.

264 Рыбаков Б. А. Язычество древней Руси. М., 1987. С. 102.

265 Соколова В. К. Весенпе-летние календарные игры русских, украницев и белорусов. С. 227.

266 Легенди нашого краво / Упор. Скунць П. М. С. 32—34.

267 Труды этнографическо-статистической экспедиции в Западно-Русский край. Т. 3. С. 190. № 7.

268 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 484.

269 Зеления Д. К. Табу слов у народов Восточной Европы и Северной Азви // Сборник Музея антропологии и этнографии. Л., 1929—1930. Т. 8—9.

Северной Азии // Сборник Музея антропологии и этнографии. Л., 1929—1930. Т. 8—9.

270 Герд К. П. К изучению удмуртских загадок // Труды научного общества по изучению Вятского края. 1887. Вып. 5. С. 124.

271 Представление белорусов о нечистой силе // Этнографическое обозрение. 1890. № 4. С. 38.

272 Сержпутоўскі А. Прымхі і забабоны беларусаў -палешукоў. Минск, 1930. С. 102.

273 Там же.

274 Легения нашого кразо / Упор. Скунць П. М. Ужгород. 1972.

274 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. Ужгород, 1972. С. 36—38; Золота вежа: Українські народні казки, притчі, перекази, загадки та приповідки / Упор. Пушик С. Г. Ужгород, 1983. С. 192,

193.

193.

193.

194.

195. Гринченко Б. Д. Из уст народа. С. 117. № 161.

276 Там же. С. 116. № 149.

277 Там же. № 113.

278 Записано 1988 р. від С. П. Масан 1912 р. н., с. Бранн Гороківського району Волинської області.

279 Записано 1988 р. Г. Р. Огородник 1917 р. н., с. Хопнів Ківерцівського району Волинської області.

280 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

281 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

281 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

282 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

283 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

284 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

286 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

286 Записано від А. М. Петрович 1930 р. н.

281 Записав Іван Франко на Підгір'ї/Етнографічний збірник. 1988.
Т. 5. С. 212.
262 Неклюдов С. Ю. Душа убивающая и мстящая // Ученые записки Тартусского университета. Тарту, 1975. Вып. 394. С. 69.
263 Панфилов Г. В. Некоторые черты эстетического мировоззрения древнерусского общества // Вестник истории мировой культуры.
1953. № 5. С. 21.
284 Померанцева Э. В. Мифологические персонажи в русском фольклоре. М., 1975. С. 80—81.
265 Шейн П. В. Материалы для изучения быта и языка русского населения Северо-Западного края. СПб., 1887. Т. 1. Ч. 1. С. 196.
286 Знадоби до галицько-руської демонології / Зібр. Гнаткок Вологом.

Знадоби до галицько-руської демонології/Зібр. Гнатюк Воло-

286 Знадоби до галицько-руської демонології/ Зіор, Інатюк володимир. № 330.
287 Однорічні пагони ліщини у багатьох народів вважалися символом влади чаклуна над градом. Див.: Потебня А. А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий. М., 1865.
288 Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. І. № 502.
289 Толстые Н. И. н. С. М. Заметки по славянскому язычеству.
Защита от града в Драгачеве и других сербских зонах // Славянский. и балканский фольклор; Обряд. Текст. М., 1981.
290 Горький М. Разрушение личности // Соч.: В 30 т. Т. 16.

10\*

201 Шеппинг Д. Мифы славянского язычества. М., 1849. С. 11.
 202 Афанасьев А. Н. Ведун и ведьма // Комета. М., 1851.
 203 Потебия А. А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий. С. 290.
 204 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских

1994 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов XIX—начала XX века. С. 20.
 295 Знадоби до галицько-руської демонології/Зібр. Гнатюк Воло-

димир. № 324. 296 Максимов С. В. Нечистая, неведомая и крестная сила. СПб.,

296 Максимов С. В. Нечистая, неведомая и крестная сила. СПб., 1913. С. 111.
297 Гринченко Б. Д. Из уст народа. С. 69—70.
298 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов XIX—начала XX века. С. 24—25.
299 Легенди нашого %краю / Упор. Скунць П. М. С. 19—21.
300 Знадоби до галицько-руської демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. № 536.
301 Попов Г. Русская народно-бытовая медицина: По материалам этнографического бюро В. Н. Тенишева. СПб., 1903. С. 59; Новомбергский Н. Колдовство в Московской Руси XVII ст. // Материалы по истории медицины в России. СПб., 1906. Т. 3. Ч. 1. С. 20—21, 26.

по истории меднцины в России. СПб., 1906. Т. 3. Ч. 1. С. 20—21, 26.

302 Знадоби до галицько-руської демонології. №№ 320—322; Знадоби до української демонології /Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 2. № 1000—1003.

303 Там же. № 1005.

304 Там же. № 962—963.

305 Знадоби до галицько-руської демонології /Зібр. Гнатюк Володимир. № 312; Труды общества исследователей Волыни. Т. 5. № 24; Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 48;

306 Легенди та перекази. К., 1985. С. 54.

307 Милорадович В. Л. Казки і оповідання. С. 107—108.

308 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 2. № 967.

309 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов ХІХ—начала XX века. С. 22.

310 Потебия А. А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий. С. 299.

313 Ябывии Русский царол 1880. С. 238.

312 Потебня А. А. О мифическом значении некоторых ображов и поверий. С. 299.
313 Забылин. Русский народ. 1880. С. 238.
314 Wojzizki. Polnische Volksagen und Märchen. 1893. S. 48—50.
315 Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов XIX—начала XX века. С. 23.
316 Там же. С. 29.
317 У Карпатах, де купальська обрядовість тісно переплітається в юріївською, найнебезпечнішими відьми вважалися на Зеленого

Юрія, зів Потебня А. А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий. С. 289.

319 Тоулы общества исследователей Волыни. С. 63. № 70. ловерии. С. 289.
319 Труды общества исследователей Волыни. С. 63. № 70.
320 Знадоби до галицько-руської демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. № 300.
321 Милорадович В. П. Казки і оповідання. С. 107.
322 Записки о Южной Руси. Т. 1. С. 37.

323 Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 2. № 906.
324 Там же. № 909.
325 Там же. № 908.
326 Там же. № 901.
327 Там же. № 905.
328 Там же. № 905.
329 Труды общества исследователей Волыни. № 66.
329 Труды общества исследователей Волыни. № 66.
330 Полович М. В. Мировозэрение древних славян. К., 1985. С. 78.
331 Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 1. № 900.
332 Там же. Вип. 2. № 907.
333 Там же. № 903.
334 Афанасьев А. Н. Поэтические возэрения славян на природу.
СПб., 1868. Т. 2. С. 103.
335 Шеплинг Д. Мифы славянского язычества. М., 1849. С. 65—66.

336 Труды общества исследователей Волыни. № 66.

зат Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир.
Т. 2. Вип. 2. № 817.

338 В одному з давніх слов'янських уявлень медіатором у «той Т. 2. Вип. 2. № 817.
зая В одному з давніх слов'янських уявлень медіатором у «той світ» служив комин. У поховальному обряді, щоб швидше забути покійника, треба було зазирнути в піч. — Див.: Седакова О. А. Поминальные дни и статья Д. К. Зеленина «Древперусский языческий культ «заложных» покойников» // Проблемы славянской этнографии. Л., 1979. С. 126, 129.
зая Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 24—25.
заи Дей О. І. Легенди та перекази. С. 15.
зан Там же.
за Галицько-руські народні легенди / Зібр. Гнатюк Володимир.
С. 191.

342 Галицько-руські народні методи.

С. 191.
343 Легенди та перекази. С. 74.
344 Там же. С. 75.
346 Галицько-руські народні легенди/Зібр. Гнатюк Володимир.

Т. 2// Етнографічний збірник. Льнів, 1902. Т. 13. С. 119.
346 Легенди та перекази. С. 88—89.
347 Легенди нашого краю/Упор. Скунць П. М. С. 17.
348 Легенди та перекази. С. 79.
349 Там же. с. 84
350 Там же. С. 140.
351 Там же. С. 140.
351 Там же. С. 33—84.
352 Галицько-руські народні легенди/Зібр. Гнатюк Володимир.

Т. 2. С. 117—118.
353 Пропа В. Я. Фольклор и действительность. С. 30.
354 Вогатырев П. Г. Вопросы теории народного некусства. М.,
1971. С. 281.

1971. С. 281.

1975. Велецкая Н. Н. Языческая символика славянских архаических ритуалов. М., 1978. С. 204.

358 Мозгупякі К. Kultura ludowa slowian. Т. 2: Kultura duchowna.

Сг. 2. Warszawa, 1967. S. 245.

357 Попович М. В. Мировоззрение древних славян. К., 1985. С. 74. 358 Знадоби до української демонології/Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 2. № 761. 359 Симрнов Ю. И. Песни южных славян // Песни южных славян. М., 1976. С. 9.

380 Kolberg O. Pokucie. S. 104.
381 Померанцева Э. В. Межэтическая общность поверий и быличек о полуднице // Славянский и балканский фольклор. М., 1978.
С. 148.
382 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. Т. 2. Вип. 2. № 455.
384 Неколиме вассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

з64 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.

368 Там же. № 457.
364 Народные рассказы о домовых, леших, водяных и русалках.
С. 64.
365 Гримченко Б. Д. Из уст народа. Малорусские рассказы, сказки и пр. Черпитов, 1901. С. 90—91.
366 Зналоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир.
Т. 2. Вип. 2. № 449.
367 Про природу земляних духів в ритуалах і образах див.: Зелемин Д. К. Тотемы — деревья в сказаниях и обрядах европейских 
народов. М.; Л., 1937; Байбурин А. К. Жилище в обрядах и представлениях восточных славян. Л., 1983; Кримичкая Н. А. Эпические 
произведения о принссении строительной жертвы // Фольклор и этнография. Л., 1984. С. 154—161.
368 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир.
Т. 2. Вип. 2. № 443.
360 Про фольклорні витоки християнства див.: Фрэзер Дж. Фольклор в Ветхом завете. М., 1981.
370 Гринченко Б. Д. Из уст народа. С. 11—12.
371 Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир.
Т. 2. Вип. 1. № 72, 73.
372 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 51.
373 Гнаток В. Передне слово до другого тому «Знадобів до української демонології» // Етнографічний збірник. Т. 33. С. VIII.
374 Песни, собранные П. П. Рыбликовым. М., 1910. Т. 3. С. 185.
375 Полеранцева Э. В. Мяфологические персонажи в русском 
фольклоре. С. 116, 119—120, 124—125.
376 Знадоби до галицько-руської демонології / Зібр. Гнатюк Володимир. № 6; Онищук А. Матеріали до гуцульської демонології.
С. 84—85; Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 100—102.
377 Милорадович В. П. Казки і оповідання.

## Розділ mpemiú

ПОЕТИКА **УКРАЇНСЬКО**Ї ΛΕΓΕΗΔΙ



Поетика міфологічної легенди є результатом тривалого історичного розвитку як самого жанру, так і поглядів людини на навколишній світ. «Те, що для нас здається неможливим і абсурдним, для наших далеких предків перебувало в межах вірогідності. Дивовижні перетворення людей у предмети живої і мертвої природи, змальовані в легендах того часу, сприймаються нині лише як поетична вигадка, оповита атмосферою таємничості та казковості і приваблююча своєю незвичайністю» і. Проте спочатку майже всі вони становили сферу дуже давніх вірувань. Внаслідок тривалого інтерферентного співіснування

легенд та переказів у багатьох національних класифікаціях склалося упередження про тс, що цим оповіданням загалом не властиві будь-які художні чи жанрові особливості. Л. Реріх, наприклад, писав: «Оскільки Sage перш за все служить фактологічною інформацією, а не художнім твором, позаяк оповідач не усвідомлює особливостей його форми, то воно не має особливого стилю, тобто не має особливих жанрових ознак» 2. Якщо врахувати, що в німецькому фольклорі термін Sage охоплює всю сферу традиційної неказкової прози, питома вага фабулатів серед якої дуже незначна, то в основному Л. Реріх має рацію. Подібної думки щодо російських «преданий» дотримується Л. Ємельянов 3. Проте подібні аргументи ніяк не можна вважати переконливими щодо традиційних сюжетних оповідань, зокрема, міфологічної легенди. В них повною мірою даються взнаки і художній вимисся, і щира фантастика, и естетичні принципи, а в окремих — навіть істинно художні прийоми та методи сюжетотворення. Останнім часом саме такі оповідання стали найбільш продуктивними. Невірогідність багатьох із них давно є очевидною, а з утратою домінанти інформативно-мнемонічної функції зріс запит до художнього рівня даних творів. Розуміючи це, чимало сучасних оповідачів вносять у свої розповіді відомі прийоми поетичної репрезентації думки. Більше того, навіть не усвідомлюючи будь-яких норм побудови твору, оповідач лише через сюжет неодмінно мусить передати художні особливості, котрі увійшли в оповідання, трансформуючись із сфери давніх вірувань. Такими, зокрема, можна вважати в легендах прийоми метаморфози, персоніфікації неживих предметів, алегорії тощо.

Ідейна спрямованість певною мірою була закладена ще

Ідейна спрямованість певною мірою була закладена ще в найпримітивніших оповіданнях про природу. Вона, як можна догадуватись, полягала в привчанні молоді до обов'язкового дотримання табу, спочатку родоплемінного характеру; а потім і таких, що стосувалися інших сторін

життя

Оскільки первісна людина не здатна була мислити абстрактно 4, суть заборони реалізувалась у формі живої розповіді. Це зародкова форма міфа, казки, легенди. Найближчою за формою до цих первісних оповідань можна вважати сучасну міфологічну оповідь (рос. «быличка») 5. В ній вірування, що обмежує свободу дій людини, хоча й становить самостійний компонент, але подається, як правило, на початку тексту; подальша розповідь начебто служить його підтвердженням 6. Закономірно, процес сходження ідейної спрямованості від забобонного табу до загальноприйнятих норм людської етики розпочався набагато рапіше, ніж відбулася повна десакралізація поданих у легендах вірувань. Тому в багатьох із них спостерігається ніби два різних види народної моралі: один звернений до демонічних сил, другий — до самої людини. Наприклад, поряд із легендами, де людина отримує винагороду від демона за виявлену до нього увагу й чуйність, існують сюжети, в яких демопи виявляють увагу до людини лише за її високу моральність і людяність щодо інших, тобто заохочують до абстрактного добра. Впаслідок цього легенда завжди захищає слабого, але чесного, надає переваги бідному над багатим, доброму над злим.
У легендах з тотемістичними зооморфними образами

У легендах з тотемістичними зооморфними образами мотив плати добром за добро майже відсутній, у них етика поки що служить своєрідним доповненням мотиву порушення заборони. Так, у легенді «Жінка-гадина» зооморфна дружина мстить чоловікові не за те, що обізвав її гадиною, а швидше тому, що присягав не згадувати про її чарівницький рід 7. Людська етика тут вторинна.

У легендах з анімістичними образами проблема добра і зла загострюється. В них людську доброту, справедли-

вість, порядність і чесність помічають навіть ті міфологічні персонажі, котрі, за повір'ями, здатні робити людям тільки зло. В легенді «Демон солерудника» в злий дух копальні за будь-який невиважсний вчинок, необережне слово готовий завалити солярню в. Побачивши у робітникові, що ночує в шахті, чесного, хоч і зневіреного в собі трударя, самотужки рубає за нього сіль. А коли робітник, отримавши гроші, спускається в шахту і чесно, до копійки ділиться з демоном, той віддає йому і свою частку.

Ще більший інтерес до людини в легендах, які розповідають про зустрічі людей з духами-предками. Останні наділяють багатством гідних. У них етичне вже переважае над забобонним і з часом зростання його питомої ваги призводить до того, що не демон, а сама людина стає головним героєм міфологічної легенди. Розчарувавшись в об'єкті своїх вірувань, народна фантазія робить її сильнішою і розумнішою від надприродних персонажів, які вступають з нею в конфлікт. Такий поворот сюжетних колізій найхарактерніший для тих міфологічних легенд, де поряд з людиною діють узагальнені образи «нечистої - чорти.

З етикою в народній творчості нерозривно пов'язана естетика. Естетичні елементи виявились у фольклорі дуже давно. Про це свідчить інтернаціональний характер багатьох образів, для яких вони є провідними. Чудодійні квіти і рослини з чарівними властивостями (цвіт папороті, червона рута, розрив-трава, шовкова косиця, чар-зілля, сон-трава) з давніх-давен втілювали для слов'янина красу природи, містили в собі не тільки магічний, а й естетичний зміст 10.

Великий потенціал краси містять у собі легенди про русалок, переважна більшість яких концентрує увагу на зовнішній звабливості цього персонажа. «Плаття на ній... біле, як сніг, і довге до землі, тонесеньке, як павутиння. Крізь нього видно було красиве ніжне тіло. Обличчя дівчини пашіло рум'янцем. На грудях звисали дві дов-гі коси золотавого волосся». Русалці-красуні й самій не чуже прагнення до прекрасного. Замилувавшись чарівною мелодією сопілки, вона не в змозі розлучитися з таємнимелодією сопілки, вона не в змозі розлучитися з таємін-чим світом музики, тому зваблює вівчаря і веде на поло-нину до своїх подруг. Не менш вражаюче діє музика й на інших мавок. Ніхто із тих, кого вони зваблювали раніше, не повертався з полонини Камінь додому, але Василеві вони подарували це щастя у винагороду за вогнисті танці, яких ще не чула й не бачила досі полонина.

Під враженням прекрасного доживає віку й вівчар, бо за все життя не звідав він більше нічого, що могло б дорівнятися до того, що трапилось з ним у повітруль. Мабуть, тому й не знайшлося йому в селі пари, і весь вік він прожив самотою («Полонина Камінь») 11.

Великою естетичною досконалістю позначений і образ перелесника, що раз по раз перевтілюється в багатого красеня-панича і причаровує молоденьких дівчат.

З поняттям прекрасного нероздільні й образи-символи, що грунтуються на метаморфозі. Молода невістка стає в легенді тополею і цим увічнює свою молодість і граціозність. Вигнана колись злою свекрухою-відьмою молода дружина випурхує з обіймів чоловіка ластівкою, символом

жіночої вроди й принади.

Внутрішню форму будь-якого твору, а фольклорного передусім, на думку багатьох вчепих, визначає домінант-на функція 12. Попередниця міфологічної легенди— міфологічна оповідь (рос. «быличка») цілком служила підкріплению існуючих у народі вірувань. Це й характеризує побудову оповідань за заздалегідь окресленою схемою:

1) вірування як зачіпка до розповіді; 2) випадок, ілюструючий повір'я; 3) посилання; 4) висновок <sup>13</sup>. У вигляді анахронізму функція підтвердження вірувань збереглася і в деяких легендах, але щодо змісту, то там вона вже не домінує. У зв'язку з цим легенди одержують додатковий простір для реалізації художніх потенцій сюжетотворення.

Розвиток легендарної розповіді найчастіше визначається конкретним типом сюжету. Для міфологічних легенд найпоширенішими можна вважати етіологічний, евристичний, медитативний, ономатологічний, дидактичний та авантюрний (пригодницький) типи. Кожен із них має внутрішні особливості. Пригодницькі сюжети про зустрічі з демонами мають багато спільного з міфологічними меморатами, тому вирізняються з-поміж інших ефектом не-сподіваності. Етіологічному та ономатологічному типам властива форма відповіді на нібито завчасно поставлені питання. Наприклад, легенда «Звідки взявся крет» 14 усім змістом пояснює, як з'явилась на світ ця тваринка, чому в неї замість лапок такі ж, як і в людини, руки та ноги, чому кріт риє землю (хоче показати, де була межа) і чому його дії найінтенсивніші на світанку (в цю пору він з людини став кротом) 15. Повчальний (дидактичний) тип сюжету своєю побудовою близький до притчі. Він майже ніколи не буває одноепізодним і виділяється повторюваністю однотипних ситуацій. Для сюжетів цього типу біль-

ше, ніж для будь-якого іншого, властиві апокрифічні нашарування, що також могло бути викликане взаємодією з притчами. Медитативні сюжети легенд мають естетичний характер. Дуже часто вони починаються із змалювання дивних життєвих епізодів, суть яких до кінця легенди так і залишається незбагненною. Таким розповідям більше, ніж іншим легендам, притаманні елементи новатор-

Багато українських міфологічних легенд поєднує в собі два різних часових аспекти, що визначає певну структуру розповіді. В таких випадках у творі автономно існує ніби два взаємопов'язаних і взаємозумовлених оповідання: розповідь про минуле (діахронічний аспект) і засіб пояснення сучасного, а часом і майбутнього (синхронічний аспект) 16

Найхарактерніша подібна побудова для легенд з етіологічними та ономатологічними мотивами. Оскільки засобом пояснення теперішнього і майбутнього в легендах все одно служить минуле, у пропорційному відношенні оповідания, що репрезентують собою різні часові аспекти, далеко не рівноцінні. Більшу частину оповідань, зрозуміло, становлять розповіді про минуле і значно менша частина служить прив'язкою до сучасності і майбутнього. Цим же структурним прийомом міфологічний (сакральний) час окремих сюжетів поєднується з історичним (профанним). Незважаючи на текстову нерівнозначність різночасових частип, у змістовому відношенні вони більш рівнозначні, бо іспування всієї легенди забезпечує саме та частипа різночасових оповідання, котра уособлює синхронічний аспект. Крім цього, в ній закладені спостереження над дійсністю, поставлені питання, засобом розв'язання яких, а разом з тим і відповіддю мусить стати ретроспективне оповідання. Питання, висунуті в таких легендах, найчастіше зумовлені пізнавальним характером людського мислення. Не дивно, що відповіді на них легенда завжди знаходить на самій поверхні людського життя: в побуті, соціальних відносинах, у сфері сімейних стосунків. Легенда «Де взялася черепаха», наприклад, пояснює походження біологічного виду так: багата дочка, угледівши у дворі матір, яка йшла в гості, заховала у піч, накривши мискою, смажену кур-ку; коли ж мати пішла, замість курки вилізла з печі черепаха— тваринка з двома панцирями, подібними до

Часом синхронічний аспект послуговує лише для підсилення вірогідності. Особливо характерна для нього ця роль у легендах ономатологічного типу. В одній з таких легенд, точніше у тій її частині, яка зв'язує сучасність з минулим, розповідається, що раз на рік забрана русалками дівчина з'являється на березі Чорної Тиси і «дивнопредивно співає» 17.

Почасти за допомогою часового зміщення легенда нама-гається заглянути й у майбутнє. Так, в одному з фантас-тичних оповідань про Синевирське озеро говориться, наприклад, що той, хто на Купала почує із його дна страшний крик і шум, враз оніміє і до року помре. А якщо на Водохреща напитися з нього води, можна збагнути мову тварин. Якщо ж до того ще й скупатися в озері, зрозумілою стане і мова птахів.

Окремі синхронічні за характером мотиви легенди про волинське озеро Віно мають есхатологічний характер. У них, зокрема, йдеться про те, що, коли у найвужчому місці озера береги нарешті зійдуться, тоді й настане кінець

світу. Синхронічний аспект завжди набуває в легендах ще й світоглядних ознак. Не випадково і місце його — в кінці легенди, тобто там, де в міфічних меморатах — місце для висновків про правильність того чи іншого повір'я. Коли легенда втрачає свою достовірність, відпадає й потреба у синхронічному підкріпленні. Останнім часом його втрачають на Україні навіть деякі героїчні легенди. Про легенду як про жанр можна говорити лише з мо-

менту появи сюжету, основу якого становить у фольклор-ному творі конфлікт. Його природа теж формувалася історично і це дуже помітно на основі міфологічних легенд, котрі у своєму розвитку пройшли тривалий шлях. Укракотрі у своєму розвитку проишли тривалии шлях. окра-інським міфічним оповіданням властиві такі типи кон-фліктів: 1) родоплемінний (найчастіше між алохтонними родами); 2) між матріархальним родом і його предком-деміургом; 3) конфлікт, що виходить із протиріч між гос-подарськими потребами людини і таемничими силами природи; 4) між членами роду й померлими преднайчастіше — заставними; 5) між звичайними людьми та чаклупами; 6) соціальний конфлікт.

У легендах з образами тотемістичного чи анімістичного походження причиною конфлікту найчастіше служить мотив вторгнення людини в невідомий їй світ природи. Прагнучи пізнати її закони, чоловік змущений на певний час перетворитись у вовка і сповна пізнати всі злигодні й муки. Зазіхаючи на таємницю мови тваринного світу, він приносить у жертву зразу всі блага у веденні землероб-

ського господарства.

Водяник, лісовик, польовик, земляний дух можуть мстити хліборобові лише за те, що він мимоволі порушив

їхній спокій.

Вступання в конфлікт з людиною образів, що грунтую-ться на культі предків, має в легендах більш аргументований характер. Причини цього конфлікту виявляються у вании характер. Причини цього конфлікту визыляються у сфері людських стосупків. Причому, якщо домовик найчастіше карає за неувату до себе, русалки й упирі переслідують людей за недотримання поминальних ритуалів, то в духів-предків у найбільшій пошані людські позитивні якості, тому вони допомагають добрим і чесним і карають злих. Чим більше міфологічна легенда звертає увагу на людину і на її моральні якості, тим більше існує під-

став на те, щоб вважати її пізньою.

У легендах з образами людей з фантастичними якостями конфлікт майже не виходить за межі іхньої взаємодії між собою. Часом участь у сюжетній колізії беруть і звичайні люди, яким чарівники роблять шкоду, але вони в таких сюжетах вдаються, по суті, до тих же методів знешкодженпя, що й ворожбити. Конфлікти цих легенд найчастіше мають сімейний характер. Часто про недобру діяльність одного з членів сім'ї нічого не знають решта її членів. Коли ж це виявляється, ганебна практика чаклупства ні у кого не викликає схвалення, що й служить передумовою конфлікту. Часом злі сили у цих поєдинках перемагають. Але фактична поразка героя, що бореться зі злом, обертається врешті-решт його перемогою і в композиційному, і в емоційному плані. Легенда вбачає в таких вчинках високий етичний зміст, а тому завжди розповідає про знедолених добротворців із співчуттям і повагою. Образи антропоморфних перевертнів можуть сприйма-

тися в легендах як художні символи-алегорії. В їх основі завжди дуже точний паралелізм між головною зовнішньою особливістю біологічного виду та певними людськими ри-

сами.

Г. Шаповалова, досліджуючи символіку дерев у російських весільних обрядах, помітила, що кожному із них відповідає певний тип «поетичного характеру» <sup>18</sup>. Подібна постійність семаптики притаманна й зооботаноморфним образам-символам. Дівоча чи материнська печаль втілюеться у легендарному образі чайки <sup>19</sup>, дівоча краса, душев-на чистота і високий патріотизм— в образі дівчат, що перед вторгнениям ворогів у місто вирішили краще вто-питися у річці, ніж віддатися на поталу чужинцям. Уособленням усього цього, а передусім чистоти і недоторканості народна легенда подає ніжну, але швидко в'янучу в чу-

жих руках квітку— біле латаття (лілею) 20. У легендах із цим типом персонажів, в єдиному роді міфологічних легенд відсутні будь-які надприродні сили. Це не могло не позначитися на структурі конфлікту. Він у цих сюжетах найчастіше має родинно-побутовий характер. Сварки в сім'ї, користолюбство, скупість, зажерливість, черствість людська — ось ті головні мотиви, які зумовлюють трагічний фінал, поданий у формі перетворення людини в дерево, птаха, квітку.

В межах цієї ж тематичної групи вперше серед міфоогічних легенд сповна заявляє про себе й соціально-по-бутовий тип конфлікту, що дає підстави співвідносити їх виникнення з розвитком класового суспільства.

Художні можливості міфологічної легенди закладені в самій структурі її образів і мотивів. Те, що в розумінні наших далеких предків служило моделлю навколишнього світу, нині сприймається як вишукана форма фантастики, а тому викликає подив, замилування, захоплення.

Фантастика є необхідним компонентом усякої легенди. Але якщо в історико-героїчних та соціально-утопічних сюжетах вона, за висловом О. Дея, служить своєрідним інструментарієм, свідомо спрямованим на ідеалізацію позитивних героїв і засудження негативних сторін людського життя <sup>21</sup>, то в міфологічних легендах характеризується глибшою поліфункціональністю. У найдавніших із них вона відбиває містичні уявлення про існуючі в природі взаємозв'язки, скеровані певними сторонніми силами: в дещо пізніших, втративши домінанту забобонності, фаитастика сприймається як «своєрідний жанровий засіб загостреного узагальнення і відтворення дійсності» 22

Особливою фантастичністю вирізняються в легендах найдавніші мотиви: перевтілення людини в тварину, пізнания мови рослинного й тваринного світу, пошуки чарзілля, яке заступає від усякої біди, роблячи людину все-знаючою, чи стеблинки із гнізда ремеза, котра теж захи-

щає людину від лиха.

Із цих мотивів виходить, що єдиним і найбільшим щастям в оцінках первісних людей в умовах примітивного мисливського господарювання вважалося досягнення власної досконалості. Зпанпя звичок тварин (у міфологічній інтерпретації— їхньої мови), сила і спритність давали їм право на існування, тому й цінувалися нарівні з життям, а часом і вище від нього. Про це можна судити вже з того, як наростає з часом значимість прийому метаморфози, що уособлює кінець людського життя і перехід в

інші природні констанції.

На відміну від казок, метаморфоза у легендах, за ви-нятком мотиву перскинення вовком, де вона відбиває обряд ініціації, необоротна, тому завжди символізує смерть. Проте для первісного мисливця життя не дороге, він переконаний у своєму безсмерті, бо, за тогочасними уявленнями, після смерті людина набуває лише нових природних форм, перевтілюється в інший біовид. Тому й прийом метаморфози у цих легендах (згадаймо сюжет про жінку-гадину) сприймається як другорядний.

З часом змінюються уявлення людини про щастя, цінність людського життя. В легендах з образами, які ми умовно визначили як анімістичні, все відчутніше місце посідають мотиви уникнення хвороб, керування погодою, покарання эла, а пошуки чарівної квітки вже пов'язуються

У потоці наступних уявлень життя людини набуває виняткової цінпості, а прийом метаморфози стає провідним у структурі конфлікту. Так, у легендах про перетворення людей у зооботаноморфні об'єкти на цьому прийомі тримається весь сюжет, в ньому — і вся наявна у цих розпові-

дях фантастика.

Персонажі міфологічних легенд дуже рідко інтерпретуються гіперболізовано, як герої билин, багатирських казок чи героїчних легенд. Гіпербола як засіб постичної трансформації дійсності була необхіднішою для показу винятковості реальних героїв, саме цим прийомом реалізувалася мотивація їхніх перемог над ворогами. Для образів, що були колись предметом вірувань, гіперболізоване трактування не потрібне. Їх випятковість закладена в самій природі. Для багатьох надприродних персонажів на-багато важливіше бути непомітними. Тому полісун у лісі рівний з деревами, а в лузі — з травою. Непомітними у більшості сюжетів змальовуються й інші анімістичні персонажі. Іхня присутність найчастіше вгадується за якоюсь однією чи кількома із постійних для них функцій. Так, лісовик видає себе співом, водяник — сплеском, заплутаними

сітями, польовик — вихором на дорозі і т. ін. Завжди низькорослими подаються в легендах і пові-р'ях домовик, духи предків, польовик. Полівка ж, навпа-- висока, як і решта жіночих анімістичних образів. Гіперболізовані у легендах тератоморфні образи: страхопуд («Гора Близниця»), страшило («Захарій і Страши-ло»), демони копалень («Демон солерудника»), чорти

(«Про мукачівський замок») <sup>23</sup>. Проте, оскільки згадані персонажі найуживаніші в сюжетах, що тяжіють до героїчного розв'язання сюжетних колізій, то гіпербола в них може бути викликана загальною традицією інтерпретації культурного героя у героїчних та апокрифічних легендах.

Далеко не пасивну роль відіграють у міфологічних легендах пейзажі. В. Зінов'єв був одним із перших, хто звернув на них увагу в російських міфічних оповідях звернув на них увагу в роспиських миргених оповідла («быличках»), Він, наприклад, помітив, що мотив сильного вітру завжди пов'язується в них з появою чи зникненням надприродного персонажа <sup>24</sup>. Відчутна ця закономірність і в українських міфологічних легендах, де поряд з вітром великого значення надається грому, з гуркотом якого провалюється земля й виникають озера, граду, якому завжди протистоїть добрий знахар-хмарник. Важливу роль відіграють у легендах і рядові природні об'єкти. Вони здебільшого бувають персоніфіковані і виступають повноправними героями нарівні з іншими персонажами, з

ноправними теромми нарнян з іншими персонамами, з якими взаємодіють. Такими бувають в легендарних сюжетах дерева і скелі, грозові хмари й вітер, кущі і квіти. У легенді «Гора Плечі» зла чаклунка — босорканя — за доброту, виявлену до людей, пускає вітрами власних синів. Пейзаж, що втілює в собі ці образи, теж має житий пресоцідій колечий украдите. вий, персоніфікований характер. «Тої миті брати-близнюки стали невидимими вітрами. Закружляли вони над полонипами, лісами й горами, селами і скелями. Піднімали хма-ри-тумани, дерева ламали...» <sup>25</sup> Не виключено, що упорядник міг внести в текст і щось своє, але в усякому разі символіка цього пейзажу випливає із самого сюжету. Зов-сім не штучно виглядає й інший пейзаж з цієї легенди, який так само є органічною частиною її змісту. «Шумить трава, хилять свої голівки нечуйвітри. А взимку на вершині завірюха й завірюха. Люди кажуть, що то вітри присипають свою матір-босорканю».

У легенді «Близниця і Петрос» «стогнуть небо і земля... звори і ліси», асоціюючись зі стогоном страхопуда, «здригається земля, як здригаються люди від страху», і зовсім

по-людському «тремтять дерева» від несамовитого виття <sup>26</sup>. У міфологічній легенді природа ніколи не служить тлом, вона живе своїм життям, хоч і в такт із життям людським. Через це навіть художній паралелізм не сприймається у легендах як винятково художній прийом, він органічно входить до структури образу. Так, у наспівах вітру на горі Гуслі престарілій жінці-чарівниці, яка в літа своєї молодості бездумно й підступно довела до заги-

белі найкращого в селі музику, й через сотні років вчувається його гра. Через століття долинають і голоси закоханих, котрі в горобину ніч загинули в болоті. Вони відлунюють людям у гримкотінні грому (див. у додатку «Гуковиця»).

Зміщення часових орієнтирів і наближення просторових служить у легендах засобом актуалізації сюжету, але, вих служить у легендах засовом актуалізації сюжету, але, окрім цього, сприяє підсиленію емоційно-оціночних функ-цій. У даному прийомі реалізується значимість багатьох дій, вартих наслідування поза всякими часовими межами.

<sup>1</sup> Дей О. І. Легенди та перекази. С. 12. <sup>2</sup> Röhrich L. Die deutsche Volksage√/ Studium Generale.1958. № 11.

<sup>2</sup> Röhrich L. Die deutsche Volksage»/ Studium Generale, 1506. № 18. 644—691.

<sup>3</sup> Емельянов Л. И. Проблема художественности устного расска3а // РФ. М.; Л., 1960. Т. 5. С. 254.

<sup>4</sup> Лурия А. Об историческом развитни познавательных процессов. М., 1974. С. 112.

<sup>5</sup> Мелетинский Е. О генезисе и путях дифференциации эпических жанров // РФ. Т. 5. С. 86.

<sup>8</sup> Зиновыев В. П. Быличка как жанр фольклора и ее современные

судьбы. С. 8, 10. Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Володимир.

Узнадови до української демонології / Зібр. Гнатюк Воло-8 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 121—123. 9 Див.: Знадоби до української демонології / Зібр. Гнатюк Воло-димир. Т. 2. Вип. 1. № 462, 463. 10 Панфилов Г. В. Некоторые черты эстетического мировоззрения по по подпедетва // Вестник истории мировой культуры. 1958.

древнерусского общества // Вестник истории мировой культуры. 1958. № 5. С. 20—32.

древнерусского оощества // Вестник истории мировой культуры. 1958. № 5. С. 20—32.

11 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 32—34.

12 Чичерин А. Иден и стиль. М., 1968, С. 52; Померанцева Э. В. Мифологические персонажи в русском фольклоре. С. 4.

13 Зиловьев В. Л. Быличка как жанр фольклора и ее современные судьбы. С. 10.

14 Легенди та перекази. С. 90—91.

15 Галицько-руські народні легенди. № 307.

16 Подібна структура характерна і деяким міфам — Див.: Мифы народов мира: Энциклопедия. В 2х т. М., 1980. Т. І. С. 13.

17 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 43.

18 Шаповалова Г. Г. Культ дерева в русском свадебном обряде и свадебной лирике // Фольклор и этнография. Л., 1984. С. 179—810.

19 Легенди та перекази. С. 84—85.

20 Там же. С. 74.

21 Дей О. Г. Легенди та перекази. С. 13—14.

22 Там же. С. 12.

23 Легенди нашого краю / Упор. Скунць П. М. С. 29, 83—84, 121—123; Легенди Карпат / Упор. Ігнатович Г. Г. Ужгород, 1968. С. 252.

24 Зиновьев В. Н. Быличка как жанр фольклора и ее современ. С. 202. 24 Зиновьев В. Н. Быличка как жанр фольклора и ее современные судьбы, С. 8. 25 Леганди измененные судьбы С. 8.

<sup>25</sup> Легенди нашого краю / Упор. Скупць П. М. С. 23. <sup>26</sup> Там же. С. 29—31.

До складу українських міфологічних легенд увійшли елементи, різні як за генезою, так і за часом побутування. Визначальним фактором їх виникнення і розвитку був етнос. Переважна більшість образів міфологічної легенди, перш ніж увійти до її складу, побутувала у давніх повір'ях і обрядах. Оскільки ж побут, культура, соціальний і психічний стан людини постійно піддавалися більш чи менш помітним якісним змінам, еволюціонували й образи. Проте зміни структурного плану проходили дуже повільно, бо завжди диктувалися ще значнішою еволюцією свідомості, великими змінами в господарстві чи побуті, а так само і в пануючій ідеології. У зв'язку з цим можна сказати, що всяке нове явище суспільної культури завжди зводилося на старому фундаменті, в чому й полягає історична наступність головних міфологічних образів.

Для більшості персонажів українських міфологічних легенд характерна спільнослов'янська, а то й спільноєвропейська основа. Проте кожен національний фольклор дик-

тує їм і свої особливості.

Національними особливостями персонажної системи українських легенд можна вважати на східнослов'янському тлі велику популярність образів відьом-красунь, дуже широкий типологічний спектр образу чаклуна, наявність сюжетів про повітруль, розповсюджених у чеському фолькло-рі, полівок, русалок. Лише на дуже незначній території України відомий образ домовика, деякі його функції побутують в інших образах; наприклад, в окремих селах Любомльського району на Волині — в напівтератоморфному образі драба, яким страхають дітей, щоб не лазили на горище. Лише окремі функції лісниці вгадуються у певних мотивах про голу жінку, що гріється біля залишених у лісі багать.

Зміни еволюційного характеру простежуються майже у всіх без винятку компонентах легенди: образній системі, сюжетиці, композиційних засобах, самовизначенні стійких жанрових ознак.

Найдавнішою і найбільш усталеною складовою частиною міфологічної легенди є її персонажі. Вони існували ще в найпримітивніших мотивах, більшою мірою пов'яза-них зі сферою народних вірувань і уявлень, ніж із будь-

яким жанром усної народної прози.

Залежно від генетико-функціональних і тематичних особливостей персонажну систему української міфологічної легенди можна подати в такому вигляді: 1) тератоморфні образи — втілення абстрактного первісного страху дикуна перед природою; 2) тотемістичні зооморфні образи, які відображають сферу сімейно-шлюбних відносин і магічно-ритуальної практики родового суспільства; 3) образи анімістичних духів, породжені економічними інститутами періоду примітивного землеробства й утвердження патріархальної сім'ї; 4) заставні сили — образи, що грунтуються на уявленнях культу предків патріархального роду; 5) образи людей з фантастичними якостями, котрі виступають спочатку узатальненим образом людини — антипода ворожих сил при-роди, але в процесі тривалої трансформації переосмислюються в образи, ворожі основній масі звичайних людей; 6) зооботаноморфний етіологічний спос — образи, властиві всім епічним жанрам східнослов'янського фольклору; в легендах служать художніми алегоріями різноманітних людських рис, але десакралізовані не до кінця — метаморфоза людини в інші природні форми у них настає най-частіше там, де в реальному житті могла мати місце смерть.

Основною своєю масою персонажі міфологічної легенди базуються на трьох поганських культах: тотемізмі, анімізмі

і культі предків.

На тотемістичних поглядах грунтуються образи вовку-лак, чарівних зооморфних чоловіків і дружин, окремі різновиди образу чаклуна, в котрих відчутний зв'язок з обрядом ініціації (тотемістичні зооморфні), і образи персоні-фікованих страхіть (тератоморфні). Своїм корінням переважна більшість цих персонажів сягає періоду примітивного збиральництва і мисливства, тому й сюжетні колізії легенд, героями яких вони виступають, не в<u>и</u>ходять за межі сімейно-шлюбних відносин. Адже будь-які інші казуїстичні ситуації для людини цього періоду не були вагомими, а то й зовсім були невідомі. На поетичній природі образів страхіть рясно нашарувалися ознаки наступних формацій, що, на наш погляд, можна віднести до наслідків контамінації між собою персонажів, які мають прямий зв'язок з уявленнями про племінні тотеми, а особливо з пізнішим їх різновидом — міфологічним образом зміяохоронця.

Преамбулою конфлікту в легендах із тератоморфними й тотемістичними зооморфними образами служить явне чи приховане, а тому неакцентоване оповідним текстом

порушення табу.

З анімізмом пов'язані образи злих духів, духів місць і духів природи. Передумови для виникнення цих персонажів закладені землеробським способом господарювання, тому чільне місце в їхній структурі посідає магія родючості. Вперше в образах цієї групи виявляється назовні страх людини перед лісом, котрий раніше служив їй домівкою, перед водою, а з появою осілості виникають ще й уявлен-

ня про зміїв-заступників.

Анімізм як провідний світогляд утвердився в період занепаду матріархальних і утвердження патріархальних відносин, тому в структурі образів, які на ньому грунтуються, відсутпі щонайменші ознаки культу роду, хоча як у попередніх, так і в наступних у хронологічному плані тематичних групах образів вони досить відчутні. Оскільки перехід до патріархату був зумовлений утвердженням землеробства як основної форми економічного господарювання, провідне місце серед анімістичних образів посідають злі земляні духи та духи природи. Характерною зовнішньою ознакою цих персонажів на відміну від тотемістичних є їхній антропоморфний вигляд, а головні функції — вберегти природні багатства, заступити все живе від порушення біологічних ритмів — одним словом, запобігти надмірному вторгненню людини у світ природи. Первісний землероб, у спадок якому дісталися від предків секрети мисливства, виявився майже безсилим перед таємницями рослинного світу, тому демони, що втіперед таеминиями рослинного сыту, гому демони, що втолюють головні природні стихії, постають в його уяві грізними, могутніми і набагато підступнішими, ніж тотемістичні. Для багатьох духів природи властиві високий зріст, надлюдська фізична сила і разом з тим здатність залишатися непоміченими. Характерною особливістю цих образів є те, що добро і зло виступає в них в одній особі. В цьому відбився дуалізм самої природи до плодів хліборобської праці.

Спадкоемність поглядів, на яких грунтуються міфологічні образи, забезпечила анімістичним демонам і деякі риси тотемістичного походження. Це— здатність перевтілення у зооморфний вигляд; водяникові, лісовикові й по-льовикові властивий густий волосяний покрив. Цією ж особливістю наділений і домовик, котрого до винятково

анімістичних образів ми не відносимо.

Під впливом анімістичних образів можуть піддаватися подальшому переосмисленню і деякі тотемістичні зооморфні та тератоморфні персонажі. Так, функцій анімістичного духа, що сприяє доброму врожаєві, пабуває відомий з мотивів тотемістичного походження образ зооморфної дружини, а образ страхопуда трансформується

в змія-охоронця угідь.

У легендах з персонажами анімістичного походження конфлікт людини з демоном пабуває виробничого характеру, але універсалією для його врегулювання, як і раніше, служать все ті ж любовно шлюбні стосунки або нише, служать все ті ж люоовно-шлюоні стосунки понинесення офіри: водяникові — у вигляді копя, лісовикові й мавкам — одягу, польовикові — зв'язаного на корені докупи колосся й окрайця хліба. Причиною конфлікту завжди виступає вторгнення людини в надра природи,

прагнення розгадати її таємниці.

Одним із найпоширеніших культів у слов'ян був культ предків. Ця особливість не могла не залишити сліду і в народній демонології. Пантеон образів, що походять від нього, найширший і в народних віруваннях. Проте до складу легенд увійшли не всі з них, а лише найвідоміші: упирі, русалки, потерчата. Сліди зразу двох культів мають у собі образи домовика й духів-охоронців скарбів. З людських образів найтісніше пов'язана з культом предків відьма, про що красномовно свідчать її маніпуляції з роздяганням догола, зверненням до хатнього порогу, перекиданням через присунутий до печі стіл і виліт через комин перед кожним польотом на шабаш та поединки на межі, що символізують проникнення у хтонічний світ.

На тлі пануючих анімістичних поглядів зароджувані у той час образи інтерпретувались як самостійні, не залежні від жодних сторонніх сил. Проте з утвердженням у якості провідного світогляду культу предків здатність впливати на ці сили інкримінується духам предків. До них протягом тривалого часу й була звернена вся землеробська обрядовість (чотириразове протягом року «частуван-ня» дідів, русалії як один з його різновидів і т. ін.). В ній ці образи до кінця зберегли природну основу, те ж саме можна сказати и про повір'я, за якими упирі збирають росу, після чого настає посуха, потерчата наси-

лають град тощо.

легендних сюжетах тип цих образів дещо інший. Упирі намагаються забрати до себе в підземне царство своїх дружин; русалки мстять матерям за те, що не пом'янули їх у річницю смерті, а дорослі русалки-красуні зваблюють хлопців, ловлять дітей, люблять невгамовні танці й веселощі; потерчата ніби й існують для того, щоб

тяжку хвилину прийти на допомогу своїм братам. В образах заставних небіжчиків, до яких належать щойно згадані персонажі, знову оживає дещо пригаслий щовно згадані персонажі, знову оживає дещо пригаслии при анімізмі культ роду. Проте, незважаючи на родову близькість хтонічних сил з людиною, до якої вони являються, ці образи набагато страшніші від усіх попередніх груп. Причиною для їх роздратування може послужити звичайне недотримання всіх тонкощів поховального чи поминального ритуалу, чим, власне, за міфічними уявленнями й викликане саме існування цих образів, а засобом для примирення може бути лише людський розум чи оволодіння секретами захисту від них за допомогою магії. Русалки, наприклад, часто не прискіпуются більше до жінок, якщо ті відгадують їхні загадки, а то й просто вгадують, як кого із русалок звати. За допомогою магічного кола люди рятуються від русалок і упирів. Магічний зміст має в легендах про упирів і сувій полотна або розповідь про те, як довго і важко його виробляти.

З посиленням впливу людини на навколишне середовище значимість протидіючих їй демонів природи не зменшується, в легендах постійно витримується певний баланс у протидії добрих і злих початків: сильніша людина — сильніший і демон. Тільки добрими легенда найчастіше інтерпретує духів, що охороняють скарби, переважно доб-

рим виступає і домовик-доброзичливець.

Найдовший період еволюції випав у фольклорі на долю образу людини. Тому типологічний діапазон цього образу теж найширший. Лише перелік людей, пібито надіразу теж наиширшии. Этише перезпк зподек, нгоито надглених надприродними якостями, налічує тільки в українському фольклорі близько двох десятків назв. Поряд із ними в легендах побутує ще й цілком відмінний від них тип «одного чоловіка» чи «однієї людини», яка ніякими особливими, а тим більше надприродними якостями не відзначається. У міфологічних легендах з найдавнішими за походженням образами її доля цілком залежить від зовнішніх обставин, волі надприродних сил. У протистоянні цим силам людина не пасивна, та майже всі її прагнення зводяться до одного — догодити демону. У пізніших сюжетах людина нерідко перемагає, але не завдяки силі, а завдяки розуму і кмітливості. Так закінчується, наприклад, більшість сюжетів з образами заставних сил. Узагальненим образом людини, що проникла до таємниць природи завдяки своєму незвичайному походженню

чи набуттю особливих властивостей, можна вважати чаклунів, знахарів, відьом. У генетичному плані ці образи діахронічні і значною мірою поліфункціональні. Образи своїх і чужих чаклунів, наприклад, навіяні реаліями племінного співжиття. Образи чаклунів-чарівників, що мають справу з рідкісними професіями, найімовірніше могли виникнути в пору відокремлення ремесел від сільськогосподарської праці з появою міст, а чаклупів-характерників — іллюзіоністів, гіпнотизерів та ін. — ще пізніше. Найвищого розвитку ці образи зазнали у феодальному суспільстві, ко-ли чаклуни й відьми набули антагопістичного забарвлення щодо всіх інших людей. У межах легенд із цими образами виникає якісно новий тип конфлікту між цими персонажа-з одного боку, і рештою членів суспільства — з другого.

До людських образів можна віднести й групу зооботаноморфних перевертнів. Незважаючи на їх перевтілення в інші природні констанції, вони служать водночас поетичними алегоріями окремих типів людських характерів і знаменують собою найвищу точку розвитку міфологічного образу. Основою для алегорії в цих образах є зовнішня схожість предмета з певними типами людських характерів, тобто майже за тим же принципом, що й у байці, з тою лише відміною, що в легенді обов'язково має місце мотив метаморфози людини в інший об'єкт природи. В сюжеті цей мотив провідний, кульмінаційний і часто завершальний. Далі сюжет не розвивається, оскільки його основні функції - пояснити походження предмета чи явища природи — реалізуються в метаморфозі у цей предмет людини. Причому перетворення обов'язково пастає там, де в реальному житті могла мати місце загибель герод. У цих легендах конфлікт завжди має соціальний харак-

Еволюціонують легенди не лише на персонажному рівні. Якісні зміни помітні на рівні мотиву, сюжету. На рівні фольклорного мотиву еволюція найчастіше відбувається шляхом контамінації схожих між собою образів, внаслідок чого деякі з них поповнюються новими, невластивими їм рисами. З нашої точки зору, саме на цьому рівні трапилась асиміляція образів мавки, русалки й богині,

русалки й полудниці та ін.

Лише на сюжетному рівні заявляє про себе часова різноплановість (діахронічний і синхронічний аспекти розповіді). На цьому ж рівні легенда набуває й чітких жанрових ознак, виявляє свої структурно-композиційні форми і засоби.

#### 1. ЗМІЙ КУПАЄТЬСЯ В КРИНИЦІ

В лісі живе змій з золотою короною. Все колесь стареї люде гомоніле, що щаслевий буде, кто його побачить. Треба тилько розстилете пояса чирвоного, як бачиш, що вин повзе, чи пітяжку, то там та корона й лежетиме на тим поясе.

У нас то все казале, що вин вилазив з теї кринице, що все

пастухе худобу поять, як жинуть додому.

Я й сама раз бачила, правда, оддалік, бо побоєлася блезько пудиходите. А вин такий вилекий, грубий, голову пуднев і тилько так водить. То пудвидеться над водою, то знов десь подениться. А голова блискуча, так, будьто зора яка на їй гореть... Чи то, може, мені так вздрилося, бо сонце якраз заходило, але, здається, як зараз бачу.

> Зап. від. Г. Романик, 1914 р. н., с. Прилісне Маневицького району Волинської області, 1976 р.

### 2. ЗОЛОТОРОГИЙ ВУЖ

...Одьо в нас коло Болоцька \*... мате, покойпиця, розказувала, як ходеле, каже, за зіллім усяким \*\* в тиї корчі, що каля озира ростуть, то все казале, що з тамтого боку, ни з сього од дороге, а з того дальшого, вилазив такей вилікий вуж... із золотеме рогаме. То стареї люде все приказувале: як побачиш, то ни лякайся і ни втикай, бо те так і так од його ни втичеш, хай бе і як бігла, а возьме здойме з голове хустку, постиле пирид їм, і вин тиї роге так на хустце й оставить.

> Зап. від Н. Остапчук, 1923 р. н., с. Троянівка Маневицького району Волинської області, 1984 р.

 <sup>\*</sup> Озеро Болоцько.
 \*\* Маються на увазі лікарські рослини. Мати оповідачки мала репутацію знахарки-зільниці.

### 3. ДІВЧИНКА З-ПІД ПЕЧІ

Як зараз помню, ниділя була. Хазяйка наготувала і всі пушле до церкве. А я й Данело остались. Сестра повісила колиску осьдьово. Двое менчих сидять в колесце, а ме колешимо. Але з-пуд пече виходить дівчинка. Малейка, хорошийка, волоссічко блискуче. Пройшла понад наме, никого пи зачипела. Подивелась і пушла... И не стало її. Не знаю, де поділась.

— I хто ж це був? Не русалка часом?

 Не! Русалке то воне по полю ходять, а то з-пуд пече велизла. То, кажуть, як мате згубить дитену і закопає, то воно впосля чесом приходить.

Зап. від А. Гривинця, 1899 р. н., с. Стобихва Камінь-Каширського району Волинської області, 1984.

## 4. МЕРТВИИ БАТЬКО ХОДИТЬ ДО СИНА

Колесь то розказувале, що один до дитенке довго посля смерте ходев. Був у його хлопчик літ симе. І то прейде, ни з кем ни говорить, тилько з тем хлопчиком має байку. Той хлопчик похуд, такей став страшней. Але циганка одробела, що пиристав ходете і той дитюк остався живей, а то був бе вмер.

Зап. від М. Тишковець 1918 р. н., с. Березичі Любешівського району Волинської області.

### 5. НЕ РОЗКАЗУИ ПРО РУСАЛОК

Русалок бильш бачила молодьож; так поносять, що колесь бачиле. Але як хто й побачив, то ни можна казати никому. Побачить дитина там яка, дівчинка чи хлопчик, і вже матери каже. Як котора мати знає (...), то прикаже, що зроду никому пи кажи. Бо, кажуть, як розкаже, то й воно вмре.

Зап. від Н. Зонюк 1927 р. н., с. Сві-тязь Любомльського району Волин-ської області, 1988 р.

### 6. ГУКОВИЦЯ

Жили колись вельми давно у нашому селі двоє молодих людей, чоловік і жінка. І так любилися, що одне без другого жити не могли. Так пожили вони з місяць відколи побралися, а там треба ж случитися

нещастю. Пішла жінка в ліс по гриби та й заблудила. Чоловік ждавждав — нема. Вже й ніч заступила, не йде жінка до хати. Кинувся він до лісу. Та ліс великий, а де саме шукати не знає. Тож іде бідолаха лісом, гукає на всі боки — ніде ніхто не обзивається. А тут дощ почався, блискотнява, грімотнява кругом. Збився й він з дороги. Дійшов до болота, що тепер ми звемо Рябчуновим, а ноги вже аж гудуть, і дороги перед собою не видно. Не знає бідний, куди далі йти і де вже її тільки шукати. Сів під сосною та з того горя аж заплакав. Вже ні грому не чує, ні блискавки не бачить дае, що аж сам не свій. Коли чує десь, ніби з другого боку болота, коханий голос. Він, не довго думаючи, та прямо через болото й до неї, мало не до половини дійшов, а вона вже в другому боці озивається. Кинувся назад — ще в іншому місці гукає. А грім гримкотить, не дає розібрати ні слова. Так десь вони в тому болоті й пропали обоє, ніхто більше ні живими, ні мертвими їх не бачив. А в громовицю й тепер в тому місці щось гукає. Кажуть, що то чоловік з жінкою перегукуються, все ніяк дотепер зійтися не можуть. А те місце так і зветься — Гуковиця.

Зап. від У. Літот, 1935 р. н., с. Троянівка Маневицького району Волинської області, 1981 р.

### 7. ВОЛОШКИ — РУСАЛЧИНІ КВІТИ

Тепер такого нема, щоб десь русалки хлопця залоскотали чи яка нечиста сила людей лякала, а, бувало, всякого траплялося, і чого тільки між людьми не наслухаєшся. Але теє було давно, коли ще ходили по світу русалки і всякої нечисті повно кругом було. Щоліта, як приходила вже їхня пора, одна русалка весь час переховувалась осьдечко в житі коло нашого села. Не раз люди її там бачили, але нікого вона не зачіпала, ото хіба, що вилякає кого часом, то й усе. Одна вона знала, що тут хотіла.

А жив тоді у селі один вельми файний хлопець, кажуть, нібито Василем і звався: ставний, синьоокий, ліпшого ніде не було. Побачила його русалка та й залюбилась. Сидить, було, на межі, квітки перебирає, та все в той бік дивиться, звідки він міг би появитися. Не одне літо вона там просиділа, все за ним сохла. А як побачила, тут же зачарувала. Майнула голим тілом — і хазяйський син не зчувся, як кинувся за нею в жито. А їй тільки того і треба було. Повела вона його житами, полями, ні одної ночі, ні миті одної очей стулити не дала, все не могла їм натішитись, хоч до себе й не підпускала близько. Не міг збагнути і він, ні де він є, ні що з ним діється. Так минув тиждень. Вибився він із сил, впав раз серед жита і заснув міцно-міцно. Прокипувся — ніде нікого, тільки жита кругом, як стіна зелена. Отямився — пустився тікати. Та де б то він знав,

що не покинула його русалка, а тут же недалечко, оберігаючи його соп, збирала на вінок квіти. Побігла й вона слідом. Жито під нею килилося як од вітру і тут же вставало, а за ним не встигло й підвестися, як розгнівана русалка стояла поруч, біля самої межі. Вона, видно, й раніш його догнати могла, але ще думала, що сам вернеться до неї, а тут ступи він ще крок, і ніколи б його більше не побачила, вона тільки в житі в ту пору силу має. Глянула ще раз на коханий блиск синіх очей, а щоб не упустити навіки, дихнула подихом холодним— і на тому місці, де стов Василь, гойднули головками дві сині квітки, ніби двоє його очей.

Русалка тут же розтала і більше не з'являлася з тих пір ні разу. А волошки і зараз по житі ростуть. І хоч тепер розрослося їх видимо-невидимо, русалки ревно стережуть їх і готові залоскотати кожного, хто зірве бодай одну квітку. Але то вже інші русалки, та й волошки зовсім не ті.

> Зап. від М. Горайчук, 1920 р. н., с. Градиськ Маневицького району Волинської області, 1982 р.

#### 8. ЧУМА В ТРОЯНІВЦІ

З давніх-давен ходила по нашій землі страшна і невиліковна хвороба — чума. Ніхто не знав, як її одоліти, а вона косила всіх підряд — ні старого, ні малого не жаліла. Почали люди шукати ради по врожбитах. І знайшовся один знаючий чоловік, який сказав, що побачити чуму трудно, бо вона перекинулась зараз чорною куркою і на чнему городі сьогодні гребеться, там завтра всі слабі лежать. Пішов той знахар нишком по людях, щоб чума не почула, і сказав всім позакривати курей на ніч по хлівах.

От кури на сідало — і чума за пими. От вони повсідалися, а люди не сплять, в хатах вогню не гасять. А як все стихло — кожен до свого хліва, половили всіх курей, пов'язали, на вози — і до броду на городецьку межу. Там усіх їх перетопили. Тоді й хвороба пройшла і люди перестали вмирати. А місце, де був брід, хоч і зарівнялось, але так Курячим бродом і зветься.

Зап. від У. Літот, 1935 р. н., с. Троянівка Маневіцького району Волинської області, 1982 р.

### 9. ЯК ДРУЖКО ВОРОЖБИТА ВИПЕРЕДИВ

Колись ішло весілля до вінця. І треба йти якраз понад ту хату, де ворожбит жив, іншої дороги не було. Весільні й стали казати дружкові, що така й така оказія. А він каже: «То пусте, мені весілля

треба вести селом, а не городами; треба, щоб усі бачили. Маю боятися невіда чого!» Так, ніби з гонору каже. А не признається, що й він знає дещо. Люди бідкаються поміж собою: «Ой щоб не наробив наш дружко лиха. Скілько весіль ходить, всі, кому треба, ту хату обминають, ідуть городами і ніякого стида нема. Пустить проклятий ворожбит усіх вовками, то буде й по гонору».

А дружко був із другого села. Там його вже добре знали, бо кращого знахаря за нього на все село не було. А в чужому селі так собі чоловік та й годі.

От уже як рушили, він і каже: «Скажете мені, як будемо до тої хати доходити». Йому й показали на хату ще здалік. Як тількино весілля вийшло туди, де дороги сходиться, не встигли повернути у вулищо, а ворожбит уже в вікно голову й виставив. Тут усі й похолонули, а дружко, як гляне на нього, так у того роги й виросли. Молотить ними по вікні, ніяк голову назад у хату забрати не може. А люди кругом дивом дивуються, хто б про таке й подумав.

I так стояв, аж поки весілля назад не йшло. Повертають знов у ту вулицю, дружко й каже: «Стоїш, бісова личино?» Мовчить, тільки головою мотає. «Знатимеш, як на другий раз голову виставляти». Та й відробив, що ті роги десь поділися. А якби був не випередив його, то міг би й вовками усіх пустити.

> Зап. від А. Гривинця, 1899 р. н., с. Стобихва Камінь-Каширського району Волинської області, 1985 р.

### 10. ЯК ВИНИКЛИ ТРОЯНІВСЬКІ ЛІСИ

Була колись Троянівка містом, але ліси довкола неї з'явилися ще коли була вона невеличким селом. І славилася вона не тільки чаклунками, але й гарними дівчатами. А найкращою на вроду була відьмина дочка. Хто не гляне на неї, то вже очей не може відвести. А одного разу проїжджав через село старий багатий пан, що їхав на лови десь аж у Цуманський ліс. Їхав та й зупинняся коло відьминої хати. Вже й коні пристали з дороги, пити захотіли, і ловцям би перепочни вже пора. Та не до спокою, не до перепочнику стало багатому панові, коли побачив відьмину дочку-красуню. Прикипів до неї серцем, дарма що в літах. Але дівчина й слухати не хотіла про панові залицяпня, випурхнула з хати — тільки її й бачили.

Тоді він вирішив узяти її силою. Не дійшов він до цуманських дібров, завернув ловців назад, щоб через деякий час вернутися за непокірною красунею з цілим загоном. Найняв ціле військо і на світанку наказав так обложити село, щоб жодна жива душа з нього не могла вислизнути, пташка щоб не пролетіла, вуж ніде не проповз.

Страшна сила посунула на село з усіх боків, підходячи до самих хат. Побачила дівчина пана серед воїв — і зрозуміла, що не втекти їй цього разу. Мов мале дитя, кинулась за захистком до матері. Не довго думала чаклунка, чекала, щоб приступили панові вої ближче. Злість кипіла в ній, бо ніхто ще зроду не зважився брати її силою. Гукпула вона на весь світ широкий своє прокляття — і стало те військо разом з папом і усіма його слугами дубами і соснами. Відтоді й стоїть ліс довкіл Троянівки, тулиться до самісіньких її окотиць. Захищає від злих вітрів, береже від заметів. І навіть важко тепер зустріти у наших краях ліс, більший од нього.

Зап. від Д. Онищук, 1904 р. н., с. Троянівка Маневицького району, Волинської області, 1981 р:

#### 11. ЧОГО КУЕ ЗОЗУЛЯ?

Про зозулю питаєте? Е, то давно теє було. Не знаю чи й правда, але колись розказували старі люди, будьбито справді таке було.

Пішли якось дівчата до озсра купатися. От покупалися, стали вбиратись додому. Коли ж пе в одної одежі нема. Дівчата забралися пішли собі, а вона все ходить по берегу та ту одежу шукає. Шукала-шукала — вже й смеркати почало. — Ну, — думає, — не іпакше, як кто з парубків заховав. Давай тоді вона на весь берег просити-кричати: «Якщо ти, — кажс, — старий, батьком зватиму, як молодий, жінкою тобі стану. Віддай одяг!»

Коли ж то вилазить вуж з-за корча: «Іди бери, — каже, — он там в корчах лежить, але на Петра прийду й за тобою. Будеш мені за жінку».

Прийшла дівка додому, розказала все те матері, а сама ще й рада, що так легко відбулася. А мати почула та й зажурилась.

Почали вони з того дня всі шпарки в хаті забивати та глиною замазувати, щоб піде вуж не проліз. А на той день, коли вже він мав прийти, позачиняли ще зночі двері, позабивали вікна з хати, одну тільки шпарину маленьку оставили, щоб видно було, що надворі робиться. Сидять в хаті, навіть носа надвір не показують.

Коли це чують, гуде щось. Вони до шпарки — аж котиться шляхом цілий клубок вужів і прямо до них у двір.

Як навалились на двері, засувки тільки «брязь» — і вже вони в хаті. Обступили дівчину з усіх боків і повели з собою прямо до криниці.

А там став з того вужа вельми гарний хлопець. Дівчина як побачила його такого біля себе, про все забула і стала йому жінкою.

Народилося у них двоє дітей: хлопчик і дівчинка та так і живуть собі. Але минув рік, стала вона проситися в чоловіка, щоб пустив

її матір провідати. От пустив він її і сказав, щоб як захоче назад додому, то щоб прийшла до криниці і крикнула: «Вийди, Іване», то він і припливе за нею.

От прийшла вона до матері, а мати така рада, ходить коло дочки та все в неї розпитує: і як та живе, і чи добрий в неї чоловік. Дочка й каже, що й чоловік пеї добрий, і живуть вони багато, і все в неї е. чого тільки душа бажає.

— E, — думає мати, — так ти мене й обдуриш! Якби такий добрий, то хіба пустив би отак саму?

Коли дочка заснула з дороги, баба до внуків.

— Чого то, — каже, — ваш батько разом з вами не прийшов, а пустив вас самих?

Хлопчик нічого не сказав, а дівчинка й каже: «Не можна нашому татові до вас іти, бо його вб'ють тут. Наш тато — вуж. Зараз десь він чекає, коли мама покличе, щоб він забрав нас знову додому».

— А як же дитинко? Хіба вужа можна якось кликати?
 — Можна. Қоли мама підійде до криниці і скаже: «Вийди, Іване», віп і випливе з води.

От рано-рапесенько, ще й сонейко не вставало, взяла баба сокиру і пішла до криниці. Крикпула: «Вийди, Іване!» — вуж тут же й виліз. Гепнула сокирою — і відвалила голову.

А дочка встала, повмивала хутсйко дітей і вже збирається йти. А матері нема в хаті. Не стала вона дожидати, видно, душею щось лихе чула — пішла. Прийшла до криниці, стала гукати — не пливе вуж, тільки вода червона червона стала.

Здогадалася, що це мати все те зробила — не стала вертатися до неї, та й не було в неї тепер ніякого роду на білому світі. Не стало ні до кого піти, ні до кого голову з дрібними дітьми прихи-

От і вирішила вона покінчити усе за одним разом. Синові за його золоті слова дала голосочок, як срібний дзвіночок, — перекипула його соловейком, дочку зробила гадюкою, щоб і сама батькового життя скуштувала. Сама ж злетіла сивою пташкою, затужила-закувала, на весь світ жалем зайнялася. З тих пір і літає, ні дітей, ні хати пе має.

Соловейко й тепер людям розраду своїм голосочком приносить, а гадюка щовесни ліновисько скидає, думає, що мати вже простила їй і вона знову зможе стати людиною. Вона ж бо не знає, що мати й сама зозулею стала і тепер вже, якби й хотіла, то не зможе її простити.

Зозуля ж літає та все кує, чоловіка-вужа до себе кличе, а на Петра вертається до неї колишня пам'ять. Пригадає, що чоловіка вбито та й замовкає.

### 3 MICT

| ВСТУП                                                 | 3          |
|-------------------------------------------------------|------------|
| РОЗДІЛ ПЕРШИЙ                                         |            |
| УКРАЇНСЬКА НАРОДНА ЛЕГЕНДА В КОНТЕКСТІ                |            |
| УСНОЇ СХІДНОСЛОВ'ЯНСЬКОЇ ПРОЗИ                        | 9          |
|                                                       | 10         |
| 1. Диференціація епічних жанрів                       | 34         |
|                                                       | 91         |
| РОЗДІЛ ДРУГИЙ                                         |            |
| УКРАЇНСЬКА МІФОЛОГІЧНА ЛЕГЕНДА В ЇЇ ІСТО-             |            |
| РИЧНОМУ ТА ІДЕЙНО-ХУДОЖНЬОМУ РОЗВИТКУ.                | 41         |
| 1. Історичні передумови виникнення міфологічних обра- |            |
| зів і мотивів                                         | 43         |
| 2. Система персонажів міфологічної дегенди            | 59         |
| Тератоморфні образи                                   | 60         |
| Тотемістичні зооморфні образи                         | 61         |
| Образи анімістичних духів                             | 71         |
| Заставні сили                                         | 91         |
| Образи людей з фантастичними якостями .               | 111        |
| Зооботаноморфний етіологічний епос                    | 126<br>130 |
| 3. Трансформація міфологічних образів і мотивів .     | 130        |
| РОЗДІЛ ТРЕТІЙ                                         |            |
| ПОЕТИКА УКРАЇНСЬКОЇ МІФОЛОГІЧНОЇ ЛЕГЕНДИ              |            |
| ТА ДЕЯКІ ПИТАННЯ її РОЗВИТКУ                          | 151        |
| висновки                                              | 163        |
| ДОДАТКИ                                               | 169        |
|                                                       |            |

### Наукове видання

# ДАВИДЮК Віктор Феодосійович УКРАЇНСЬКА МІФОЛОГІЧНА ЛЕГЕНДА

Художник Р. Л. Різник. Художній редактор Е. А. Каменший Технічний редактор С. Д. Довба. Коректор О. А. Тростяння

Здано на складання 16.12.91. Підп. до друку 26.05.92. Формат 84×1000 друк. № 2. Літ. гарн. Вис. друк. Умовн. друк. арк. 9,24. Умовн. фарболично Обл.-вид. арк. 10,97. Вид. № 40. Зам. 3270.

Видавництво «Світ» при Львівському держуніверситеті. 290000 Львів, вул. Університетська, 1

Львівська обласна книжкова друкарня. 290000 Львів, вул. Стефавиль 🔳

